# TOTIUS DOCTRINALIS

De

## EUCHARISTIA

DECISIO,

Juxta articulum Fidei Catholicum in antiquis Patribus, \_\_

De

E-12-13

Mon-coexfistentia Corporis Christi in diversis locis; Unà cum Protestantium omnium communi consensu.

I. De Non-coexsistentia corporali.

II. De Capitibus aliis; Expositione verborum Christi, Transsubstantiatione, Manducatione, Sacristicio, & Adoratione.

III. Synopsis Parallelismorum ex antiquis Patribus, quibus illustrantur omnia.

Autore

Reverendo in Christo Patre D. THOMA MORTONO Episcopo Dunelmensi.

Non est ble: surrexit enim, & abiit in Galileam, MATTH, 18.6.

Duia nunc est in calo, non est utique in terra. Hec ust Fidus CathoLica, quam Apostoli tradidunt, &c.

Vigilius Episc. Trid. lib. 4. contra Eutych.

Ex officina R. DANIBIIS, almæ Academiæ Typographi. 1640.



Augustissimo ac Serenisspro Principi-

## CAROLGEILIS

A Trone Britainie, Francie, Con Hi.

berme in

forcasile tem-

hac falurations illustrated aimbash of a cum jamprofecto lacryrias portus quant literals negotia publica politulai e videantur, ita ut exclamare cogas, non vasi econoriillud O tantori, 6 morest fed, O deploratifsima nost. Ecolefiatica, qua Ecolefiatica,

-491 4881 tres forent tem-

pora



Augustissimo ac Serenissimo Principi,

## CAROLO,

Magnæ Britanniæ, Franciæ, & Hiberniæ Regi, Fidei Defensori.

Um compellandus à nobis non es nisi dextro tempore, Cæsar, mirabere fortasse cur luctuosissima hac tempestate Majestatem tuam vel

hâc salutatione interpellare ausim, cùm jam prosectò la ci ymas potiùs quàm literas negotia publica postulare videantur; ità ut exclamare cogar, non tam actum illud, O tempora, ô mores! sed, O deploratissima nostra dissidia, qua Politica, qua Ecclesiastica, undiq; grassantia! sine quibus forent tempora

Epistola Dedicatoria.

pora quidem ipsa auspicatissima sub Rege tanto, quem ceu Justitiæ Afylum piro Gaon Aus, ceu Pietatis Jubar φιλοΚάρολοι, ceu Catholicæ fidei Defensorem อเงลงค่ายร universi suspiciunt juxtà ac venerantur. Te propterea præterire insalutatum religio mihi suit in hac Orthodoxæ Religionis mea profesfione, qua Idolomaniæ Romanæ perniciosissima pars crassissima expugnatur: Quo de opere quid polliceri audeam, E-piftola sequens indicabit : Quod, nullus dubito, quin Serenitati tuæ non minus gratum futurum sit, quàm, si causam spectemus, est necessarium. Quid multa? quòd pro Tua incolumitate ego ex animo meo precari soleam, nè Solem Te nostrum, me vivo, orbis occiduum videat, novit solus zapstoyrágus. Qui sacratissimam Majestatem Tuam pace, pietate, honore, custodiat, imbuat, cumulet, & coelesti tandem beatitudine coronet, per Christum Jesum Dominum nostrum.

Tua Majestati devetissimus Sacellanus, Tho. Dunelmensis,



Romanæ Ecclesiæ, cujuscunque classis autordinis, Theologis (Allutem & Gratiam in Christo Jesu.

on est cur quisquam vestrum, Viri ornatissimi, mihi jam rursus de Eucharistia disputationem instituenti, obstrepat exprebrétve, nihil me aliud nisi, mutato duntaxat idiomate, actum

agere, & quasi eandem personam Romano habitu vestisam in scenam reducere: Cum prasertim facile sentiat
Lettor, non solum in hac Diatriba nova plurima interseri, verum etiam reliqua serè omnia quoad methodum, modum, scopumque disserendi nove reprasentari. Ecce enim in hujus
operis Parte prima expositam vobis Antipolytopiam nostram,
nempe coexistentia corporis cujuscunque in diversis locis impossibilitatem absolutam; non autem eam, qua de omnipotentia
Divinaquicquam delibatum sit, (absit à nobistanta blasphemiolo sed qua revera omnipotentia & maxomala Dei asseratur atque illustretur, band minus quam cum dicimus, Deum,
propter implicitam contradictionem, non posse mori, nec
posse mentiri, aut etiam factum insectum reddere: quod esset
omnipotenti & veraci Deo impotentiam atque mendacium impingere. Ad Causam jam accingimur.

Hanc, si quaratur Autoritas, Divinam, si Antiquitas (per primos quingentos annos) Catholicam, si denique Necessitas, Christianis omnibus de side tenendam tuendâmque, ex antiquorum Patrum testimoniis locupletissimis prolixe demonstravimus. Cujus nostra demonstrationis momenta sunt luculenta admodum: Unum, Quòd primitivi Patres impossibilitatem simultanea Multiprasentia corporis cujuscunque ex oraculo sidei,

T 3

#### Ad Rom. Ecclesiæ

id est, sacrà Scriptura, probarint: Alterum, Quod ex cadem impossibilitate. Catholica fidei Articulos duos confirmarint; viz. tum Deitatis ipsius Prarogativam exsistendi in locis pluribus simul, tum etiam corporis Christi Integritazem, tanquam cui ro sensiaves, & In uno loco circumscribi, sit prossis inseparabile. Ratio tertia est, Quoniam in boc dogmate propugnando Archibareticos, nimirum Pneumatomachos, Macedonianos, Eunomianos, Manichaos, & Eutychianos, Catholic a sidei hostes teterrimos, prosligarint. Addo corum adversus cos dem hareticos rationem ex intimis natura principiis haustam, Quod aque asviraros sit, corpus Christi simul Palpabile esse & Impalpabile, simul Visibile & Invisibile, atg. Finitum & Infinitum esse. Qua tottamque sanctorum Patrum exquisita suffragia Anathematismorum brutailla fulmina omnia facile contundant, qua Vejoves Tridentini Patres in suis de Eucharistia Articu-

lis fanciendis in nos vibrarunt.

Nectamen hac antiquorum Patrum testimonia Theologos vestros hodiernos omni literarum genere excultos, & in verfundis Patrum Criptis admodum exercitatos latere poruife putavimus, que utinam partim sublestà side callide non dissimilaßent, partimetiam coactis & fucosis interpretamentis negutter non depravaffent ! Utrinfque versutia expressa vestigia plurima commonstrantur: non equidem excipiam Platonem fen potius Pythagoramvestrum, Bellarminum, adenjus dictura nonnulli acclamare folent, Grandeillud Sophas, &, Papæl quem ni si passim vaferrimum Sophistam vobis exhibuero, na ego me talem à vobis & cenferi & divulgari minime recufabo. Proximo in loco Romanam Scholam veterem falutare juvat. Has (ne forte nesciatis) libere liberalitérque concessit nobis, quantum fere in hac parte nos ipfi depofere potuimus, ipfam nimirum Impossibilitatem absolutam localis coexsistentia corporis Chrifi in pluribus locis. Tandem ad confulendam Vitam memoria Memoriamque vita, Historiam nimirum, tam Sacram quam Ecclesiasticam, invitamur. Quid fit ? Ab ipsis mundi primordiis

### Theologos Prafació.

mordis ad bosternum usque diem, de Presentia corporis cujusquam in diversis locis simul vibil usquam vist alsum silensium; prater exemplum, vel positis sigmentum, unicum circiser Annum Domini CIDLVII. cujus sidem Bellarminus catechumenis pueris imponere gestist: Sed, Deus bone! quam putidum illud commensum est, in quo ausoris nomen, rei gesta certum tempus, designati testes, locaque definitu desiderantur omnia: qua siquis possis concoquere, nihil aliud habeo quod dicam quam, O duta ilia! Plurimum munc interesse duximus, vestris de Protestantium abcologia tacisis cogitationibus occurrere.

Eone verò (inquità) vestra andacia prorupit; ut nobis contentiones mostras exprobectis in opprobrium vestrum? quasi
latere vos posset quod est dippis atque tonsoribus notum; illud
nempe inter Protestantes olim de Obiquitismo acerbisimum
dissidium? Esto nam es nos paroxysmum illum satis agnosciumus; ità tamen ut simul constet illum non minuo satis agnosciumus; ità tamen ut simul constet illum non minuo satisfe :
Nam, si Personas cogitatis, ostendimus, Protestantes primario, in islos opinionum discrimine inter se tandem mutuam
fraternitatem coluisse: Remipsam quod attinet; docemus ipsos
Ubiquitismi propugnatores; Theologos omnium Doctorum
calculo eruditisimos, doctrina sua sensum omnino orthodoxum
explicasse tandem, eni ne fesuita quidem ipsi, etsi maxime
velint, refragari audeant e quos propterea nos non lubenti
modò verùm etiam gratulanti animo amplectimur.

Deinde, obversaur vobis ante oculos Calvinus, quemtanquam purum putum Sacramentarium insectamini,
quamvis ille animarum cum Christicorpore per calestem conjunctionem multo realiorem (ut ità dicam) realitatem prositeatur, quàm unio ista vestra corporalis (per solum scilicet contactum) à vobis singi potest. Cujus insuper judicium à vobis
tantilli seri, vix satis mirari possumus: cum prasertim (se
vobis vacaverit in Theologorum vestrorum scripta inquirere) sateri vos necesse sit (id quod & sape à nostratibus observatum est, & ego alibi palàm seci) Doctores vestros nomina-

tisi-

#### Ad Rom. Ecclefiæ

Præfat.in Johann.

• Justus
Baron. Apol. de Antiq. in epist.
ad Bellar.
& Baron.
nempe is
qui in odium Calvini nomen
fuum gentilitium
mutavit, ut
Baronius
audiret.

tissimos ex ejus Commentariis plerunque sensum liquidiorem haufiffe,interdum verò integras fententias ward xigu excerpfiffe: Quos quoque Catholici vestri nonnulli (tefte \* Stapletono) ut Reipublica Christiana perutiles, publici juris fieri non mediocriter exoptarunt. Quantum quoque ejus Institutionum opus Ecclesia vestra Atbletas celeberrimos exercuerit (nam quid attinet nostrorum Theologorum de eo encomia amplifsimabic repetere?) ex eo non obscur è existimare potestis, quod Baronius & Bellarminus , nobile par Cardinalium, quendam \* Juftum Baronium, opinione ipforum Theologum eximium, ad opus illud confutandum ferio feduloque excitant atque instigant. Ecqua caufa? nempe quia Pontificii Doctores, qui confutandi provinciam hactenus (usceperunt, (verba funt Bellarmini) infeliciter illud aggreffi funt, & infelicius ad exitum perduxerunt. Quid verò Fustus Baronius tandem? Tam illustrium Cardinalium commendationibus pellettus, Onus hoc, inquit, Ætna gravius, quod mei humeri non sunt ferendo: Atlantem enim aliquem hæc cura defiderat. Hanc pro Calvino apologiam vestrorum hominum à me protervitas extorsis.

His omnibus accurate pensitatis, grande opera-pretium vobis, in Christo dilecti, me facturum in animum induxi, si hoc
non exigui temporis sed multarum lucubrationum quale-quale
opus lectioni vestra commendarem; non tamen studio provocandi vos, sed ad vos, id est, ad conscientiam unius cujusque vestrum, utpote qua vel unica mortalium omnium (Ethnicorum
quoque) anima intus jugi denunciatione ad Divinum tribunal
citantur. Masti igitur estote quannonia, & ea libertate quam
Spiritus sanctus vobis largitus est utimini, tum probandi
omnia, tum etiam que bona sunt approbandi atque tenendi. Me quod attinet; quoad potnerim fastidio Lectoris occurrere studii: Quòdsi uspiam prolixus esse videar, in promtu
ratio est; famdudum nimirum expertus sum nimii compendii
impendium. Dein in Autorum testimoniis citandis sidem plane oculatam prastiti, nec solum meam, sed quam exegi meo-

Theologos Prefacio.

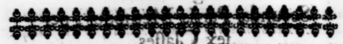
rum, qui in firipois mois examinadis diliguated aperatume varuns. Mee africam orro (ut cum Bafilio laquer) nifi alfque errore: quia animus mens à spontance epituan, veluti de angue, abboriuit. Siquit vestrum ad isis olim rassonsme allqued meditabitur, faxit, monce, convisiator, aut injunce aut distripis ne set. Decretum chim est mish; suadam quemvis sinere no in suo straquilinio patresat: nec sand liber mish cum larvatis magis quam cum larvis ipsis luttari. Ecquis verò placate mecum di ingenuo apertoque Marte contende è certe non decebit me est silamon. Deus vos dignatur amuibes nedictione calesti in glorsam gratia ipsima in Christo Jesu.

Salutis veftræ studiosiffimus

THO. DUNELMENCIS.

Metho

### Methodus



Primæ Partis de Eucharistia Methodus, contra Multipræfentiam corporis cujusq;, juxta fidem Catholicam.

De fide hodier na Ecclefia Romana, Cap. 1. De fide Protestantium, Cap. 200 itto La muni. De fide Patrum primitive Ecclefia, Cap. 51

Multiprasentiam esse prarogativam Deitatu, probatur ex

Scriptura, Cap. 4.
Contra Multiprasentiam creatura spiritualie, Cap. 5. Contra Multiprafentiam Corporalem in genera, Cap. 6. Particulariter, de Exfiftentia Corporis Christi in loco, Cap.7. Argumentum ex illa voce Angeli, Non est hic, de. Cap. 8. Argumenta Antiquitatis contra corporis Christi Multiprafentiam , Cap. 9. atque etiam citra Eucharifiam, quereferri videantur ad Eucharistiam, Cap. 10.

Argumenta ab Adjunctis ad Eucharistiam relatis, qualia sunt Locus, Attu, &c. Cap. II.

Argumenta ab Attributis, PALPABILE, VISIBILE, DI-VISIBILE, CIRCUMSCRIPTUM, Cap. 12.

Argumentaex Attributis signanter contradictoriss ut, Visibite & Invisibile, &c. Cap. 13.

De fide Historia Sacra adversus omnem gredulitatem Multiprafimia Creatura, Cap. 14.

De fide Historia Ecclesiaftica , Veteris & Novas Cap. 15. Nullam omnino exstare memoriam cujusquam Multipresenila. Ibid. : 0, ex vocibus . Fir : Est, ert. 9. 1.

- ILATE TRANSFIEMENTATIO

od antisernon efferants com-

Secundæ

### Methodes

# Scanda Paris Mediadus, per -

#### onis M. I. CDASSIS.

DE expositione verborum Christi, Hoc est conpus

CAP. I. Pontificiorum expositio literalis verborum Christi, referendo Hoc ad con pus, à Pontificies spsis explosa, §.1. Alia Pontificiorum expositio pronominis Hoc que Individuum, à Pontificies quog, exsibilatur, §. 3.

CAP. II. Protesbanzium senjum figurationem verum effe probatur. I. Quia Hoc demonstrat panem, ex Pantificiorum consessione, 66. I.2. Probatur itidem ex Antiquitatis unanimi consessio.

CAP. I II. Sensum sacramentalem sigurativamesses, probatur.
CAP. I V. Idem sensus sigurativus probatur ex Patribus contra Pontiscionum sigmentum de coppore Christi representante sciplum, S. I. Panem er vinum esse signa es figuras corporis Christi, S. 2. Idem ex Patribus copiose probatur, à S. 3. ad S. 9. Item ex Ethnicorum formulis, S. 10.
CAP. V. Objectiones ex Patribus salvantur, SS. 1, 2. Determinatio Quastionis ex Patribus, S. 3.

#### IL CLASSIS.

De objecta Multipræsentia corporis Christi ratione
Transsubstantiationis.

CAP. I. De novitate nominis bujus TRANSSUBSTANTI-

CAP. II. De articulo Transsubstantiationis.

CAP. III. Objectionum tanquam ex Patribus folutiones: primò, ex vocibus, Fit, Est, &c. b. 1. fecundo, ex vocibus, Transsub stantiatio, Transel ementatio,
&c. \$6.2, 3. tertiò, ex eo quòd dicitur non effe panis communis,

### Mechochis

mimis, 6. 4. quere, ur Paribus gaetd juditium fenfudi corpus Christiin Eucharistia 5.2. De rale Comme CAPAIV. Contra To and fit flantimionem probatur, Subflantiam panie manere, ex Seripinea, 66. 1, 2.00 CAP. V. Idem probatur ex Patribus; multis argumentis. 66. 1, 2. Accidentium Exfifentia abfq fuis fibjettis & Patribus oppugnatur, 4. 3. Objectio foloren, 6. 4. Alia probationes Exfifentia panie, en Paribes, 49. 5,6,7. ex judicho fenfum, 6. 8. Determinatio caufe, 6. 9. unitis 6.2. III. EI ZAALD ALL and rando Objectionim ex Patribus Solutiones and the CAN . I. Object at Apparts onibus Christi, 46. Y, 2. Object. conforces Diving & Aprila cinus camis Chrift, & Juivid estrolace CARIA I. Objectiones en Chryfostomo quas dirette probance Multigrafentiam. Car III Objett en Augustino, t. T. dicente Christum portaffe fe, 6. 2. Ex Gregorie Neffeno, 6.3. Car. IV. Objett. en rapione Penerationis dimensionum, 1. T. Cx diabas influnstis, Del; & Anime rajandis, 0.2. abenemplis Weets, Coloris, &c. 49: 3,4. CAP. V. Protestantium oppositiones ex Patribus ; §. I. Pa-CLASSA, \$ 2222AJO

#### IV. CLASSIS.

Objectionum ex Patribus pro intulipratentia, ex Man-

Che. To Sulmine ade fide Protoftentium, que francismo bactel-

Cur. I f. Capernaine une hareforque, 4 T. Pipel de um modum mandicarde effe Gupernaiti com y ur & Detectum Romana Beelefia contra Breengarium, (44, 2) 3141

Cxv. Ph Is Objettione ne Paritus pro er gatere modb'edendi,

#### Mediodus.

CAP. VI. Objection biferion, de complione Infantis, directiones, ex.

Patribus: 1. De unione com corpore Christi Objectiones, ex.

11. Corpus Christi pon soldium fide, sed re ipsa nobiscum uniri, 6.2. III. Ex Patrim dietis de mutricione corporum nostrorum per campas Christi, 6.3. IV. Quad Bacharistia rescaur Vizicum, 6.4. R. Quad dicimer per cam figri consortes Divine Manna, 6.5. V. I. Mos elle os capsa dicimer per cam figri consortes Divine Manna, 6.5. V. I. Mos elle os capsa dicimer per campas consortes divine Manna, 6.5. V. I. Mos elle os capsa dicimer per campas financialis, 6.7.

Gar. VIII. Prate flantium Demonstrationes ex Paribus contra Papistamos opiniamens de consacto corpora Christiin Emolacistia, h.a. L. En Pontificiamorcus (flontius, h. T.) II. Pain Pares literalors sens me Capernaticum denoinati sont, h. z. HI. Quia Pares onnem modom Capernaitionner espuernas, h. 4.

### V. CLASSES : alalla vaq mura

De Sacrificio Miffa in quo contendunt Pontifi-

CAP. I. Ranem & Pinumuor affennerium Ampificii, Pontificii facentur, b. I. Miffam non effe Sacrificium, quia ilideeft omnina activo proprit Sacrificalis, 19,2,3,4, atque etiam propriet ausoffiniales, 6.3.

Caroll Sarrificing malour on Enfirmment Gheists manufe,

CAP. IV. Objectiones en V. T. falunaine. All Annual April CAP. IV. Objectiones violenter currelle of Patram april quorum Brithetu, 6.1. 993 CAP.

#### Methodus /

CAR. V. Objectiones, sanguam as Patribus, Offeres carpus Christs ut Sacrificium in diversis locisfimulaired

CAP. VI. Demonstrationes Protestantium en Patribus contra Sacriscium Missa: I. Dixisse Patres, Eucharistiam esse Recordationem Sacriscii, S. L. II. Distinxisse inter Sacramentum corporis, & Corpus ipsum, S. 2. III. Ex Patrum parallelis de Baptismo, S. 3. IV. Vocasse Patres Sacriscium de quo agitur, cruentum, S. 4. V. Negasse apud Christianos haberi proprie Sacriscium, S. 5. V. I. Ex sutilitate Objectionum quas Pantissei ex Patribus exterserunt, S. 1.

CAP. VII. De Sacrificio Miffa quatenus proprie Propiti-

CAP. VIII. Confutationes tres alicaning as the adord and

CAP. IX. Demonstraisones. L. Carpus Christs cibum esse duntaxas spiritualem, S. 1. II. Spiritualus cibus merius dicitur
cibus quam naturalu, S. 2. III. Patres corporalem manducationem sustainem, ut spiritualem stabilirent, S. 3.
IV. Solos pios esse proprie participes carporus Christi, S. 4.
idque citracontactum, S. 5. quad consumatur, Augustini judicio, S. 6. V. Patres nullam cum Christi corpore realem
conjunctionem nisi permanentem intellexerunt, eumque citra contactum, S. 7. VI. Unionem hans sieri non obstante
quatunque distantia locorum, S. 8. VII. Eandem apud
Patres, etiam extra Eucharistiam, sorsiri appellationem unionis corporalis. & Juhis amnibus Protestantes cum Patribus consentire, S. 9.

#### MUSVINGLASSIS (Mes)

De Adoratione Latreutica seu Divina, in Missa.

CAP. I. Ex qua ftatuunt Pontificii corporalem Christi Prafentiam, §. 1. Nullam hujulmodi Adorationem suisse in Christi Institutione, ex consesso, §.2.

CAP. II. Solvuntur Objectiones ex Patribus, pro Adoratione Eucharistia,

### Methodus.M

there, Horribite, Terribite on Adoratio, & ex Epi-

CAP. HI. Objettiones ex Actions externis, quales funt Ele-

vario, Genuflexio, Invocatio.

Car. IV. Objectiones alia Pontificiorum, ex Patribus.

Car. V. Examinatio Cultus ridololarici in Milla Romana, ex Pomificiorum confessionibus, quoad Materialem idalolatriam.

CAP. VI. DeFormali idololatria in Miffa Romana, non obfrantibus pratextibus Intentionis bona, Certitudinis Moralis, aut Habitualis Conditionis.

CAPIVII. Pratextus iftos effe Idololatria lenocinia.

CAP. VIII. Pontificiorum Idololatriam in Miffaeffe Forma lem, probatur ex principits & confessionibus ip forum.

CAP. IX. De Patrum antiquor am judicio quatenus (pectat As

Adorationem Miffe !! LAW

CAP. X. De ea quam Protestantes approbant Venerationem Encharifia, 6.1. Proteftantes liberos effe à perplexis Pontificiorum queftionibut, 6.2. Fefuitici Dilemmatu egregii pro Aderatione Euchartfie dilatio, 9. 3. & fotim canfe enneteata Determinatio, Chrifto Moderatore, §.4.

## Controversiæ de Eucharistia Pars Tertia.

Satisfactio ad omnes Pontificiorum objectiones per Parallelismos ex Patribus.

I. CLAS. D Arallelorum de Baptismo; de Sensu verborum Chrifti, HOO EST CORPUS MEUM.

II. CLAS. quoad Panis mutationem.

De Adoratione III. Cins. quoad directam quali prafentiam corporis Christia I V. CLAS. quoad Manducationem corports Christi per modulo

Tattas, Mandutationis oralis, Unionis, & effettuna ejas V. CLAS. quoad appellationem Sacrificito antoniolo 1.94.

VI. CLAS, quond Adorationem Eucharistia octo modis.

## Taxabagod Preducin

The second of th

come position without another

Congress of the Contract of th

The state of the s

Total Carlotte Control of the Control

The second of th

A CLASS OF THE STATE OF THE STA



## PARS PRIMA.

# De Fide Ecclesiarum.

CAP. I. De Fide Ecclesia Romana.

SECT. I.



Olytopia corporea fidem præ cæteris acerrime defendit . Card. Bellarminus: quà . Bellarm. fublata, quivis fatis intelligat, omnem lib.3. De Transsubstantiationis supposititiam sobolem, omnem de Propitiatorio facrificio Missa sacrilegam opinionem, denique Eucharistia Adorationem omnem latreuti-

cam rescindi & labefactari. Quorum tam prodigiosorum dogmatum fidem, post Tridentinam Synodum, Pius IV. Papa, per Bullam fuam, in novo Symbolo Romano confignari mandavit. Quod novum Romanæ fidei Symbolum prorfus fundamentale effe statuit ; b Absque qua fide, inquit, b Pius I V. neme salvus esse potest. Quam tamen fallissimam esse, disti- Papa in cile non erit cum antiquorum Patrum autoritate tum etiam forma Juipsorum Pontificiorum contradictionibus (bulla enim est) ramenti. difflare & profligare. Sed de Patribus post: in quibus Poly-

topiz

topiæ impossibilitatem facilè perdiscamus, non modò sine læsione verùm etiam summa cum laude Divinæ omnipotentiæ.

Ipsos Pontificios concedere, Aliquid Impossibile dici posse, absque blasphemia, ratione Contradictionis.

#### SECT. II.

Vox hæc, Impossibile, quoties absolute sumitur, etsi verè usurpetur, tamen Christianis imperitioribus primo quoque auditu horridior est visas sin falso, in Deum blasphema & omni exsecratione digna meritò censetur. Nostra igitur plurimùm interest, viam nobis munire, ut non modò causam hanc ab omni nota blasphemiæ vindicemus, verùm etiam ut probemus Divinam omnipotentiam per eam vel maximè illustrari.

Defensionis nostræ fundamentum ponit Bellarminus: Dicendum est, inquit, Deumomnia possefacere que ullo modo fiunt. Omnes Theologi dicunt Deum effe omnipotentem, quia poteft id omne quod non implicat contradictionem, qua ponit quid effe & non effe simul: & proinde si illud fieret, fieret aliquid cujus Escesset Non ese. Item Maldonatus; d Ipsa contradictio consistit in Esse & Non esse. Si Deus haberet Esse conjunctum cum Non effe, non effet Deus : fi non offet Dens, non effet omnipotens. Quare, Poffe facere quod implicat contradictionem, eff. Deum poffe effe non omnipotentem. Similiter Aquinas, e Polunt as Dei non potest effe corum que fecundum se sunt impossibilia: Hujusmodi sunt qua in scip sis repugnantiam habent, sient hac, Afinum effe hominem : in que includitur Racionale & Irrationale. Sicilli: nec quidem quicquam rectins dici aut concludi potest. Hucusque quoad thesin nobiscum consentiunt Adversarii; sed quoad hypothesia, que est de corporis Christi exsistentia in diversis locis simul, non item. Ad quam cum perventum fuerit, veritas ipfa magis magisque illucescer

\*Bellarm.
lib.3. De
Euch. c. 2.
S. Alio igitur.
4 Maldon.
Jes. tom. 1.
De Euch.
qu. 1. pag.

Contra Gentes, lib. 1. cap.84. illucescet ab exemplis rerum id genus Impossibilium, quæ Pontificii ipfi jam tradituri funt, certè quidem locupletiffimis.

Pontificios ipfos abfolutam Impossibilitatem, etiam circa corporis Christi dispositiones, docere, nonnunquam etiam quoad loca.

#### SECT. III.

EN hoc in loco Impossibilium farraginem, quam Pontisialique loco. II. & Fieri non potest Divina virtute, ut spiritus exfiftat, more corporum, divisibiliter. III. h Non potest Corpus pradicari de Pane, quia ità disparatum affirmaretur de disparato: quodimplicat contradictionem. IV. Impossibile, idem esse prasens duobus temporibus simul; cum tempora semper fluant. V. k Impossibile, idem produci bis aut ter in duobius locis: Nam non habet duo effe substantialia, nec substantialiter diversa: proinde non potest tot novis productionibus produci. VI. Impossibile est, per Divinam potentiam, ut corpus quantum non fit aptum occupare locum. VII. " Fieri non potest ut corpus Christi in Sacramento sit, qued ex uno in alium locum 2.disp. 176. venerit: ità enim sieres ut à cæli sedibus abesset; quoniam nihil movetur nisi locum deserat à quo movetur. VIII. " Dicere, Jest Tom.3. Deum facta infecta reddere, quis non videt idem effe ac dicere, Deum posse facere ut que vera non sunt sint vera? IX. º Impossibile, idem corpus, quamvis possit esse in pluribus locis se- Rom. De cundum extensionem ad locum, effe tamen co modo ubique, quia non potest hoc modo Universum ei adaquari. Sic illi. Pergamus.

Greg. de Valent. Jef. & Bellarm. lib.1. De Euch. c.14. S. Respondeo ad. hBellarm. Bellar.l.z. De Euch. cap-4. k Vafquez Jes. in 1. Thom. Tom. Suarez disp.48.5. 1 m Catechif. Euch. num. 31. 0.187. n Salmeren Fef. in 2. Tim.z.difp.

3. ex August. lib. 26. contra Faustum cap. 5. O Vasquezin 3. Thom. tom. 2. qu. 76. a.t. 6. difp. 189. cap. 7.

Impossibilitatem absolutam Coexsistentia localis seu corporalis, ex veterum Scholasticorum expressis confessionibus necessario concludi.

#### SECT. IV.

e Calvin. lib. 4. Inft. 6. 17. §.24. Pontificiis objicientibus in hunc modum, pro suo Polytopiæ Articulo, viz. P Cur nonfaciat Deus ut eadem caro diversa loca occupet, ut nullo loco contineatur, ut modo & specie careat, Calvinus respondet: Insane, quid à Deo postulas, ut carnem faciat simul esse & non esse carnem? perinde ac si instes, ut lucem faciat simul esse lucem & tenebras. Quæ ejus resutatio quàm sit justa & irrefragabilis, partim ex confessionibus partim ex consecutionibus Pontificiorum ipsorum demonstrabimus.

9 Bellar. lib 3. De Euch. c.3. p. 491.

Aquinas in Supplem. 3. part. qu. 83. art. 3. ad 4.

1bid. qu. 8 4 art. 2. ad 1.

Vafqu. in 3. Thom. qu. 76. arr. 6. disp. 189.

I. De Thoma Aquinate & aliis nonnullis Pontificiis Doctoribus primariis testatur Bellarminus: 9 Quidam Catholici, inquit, atque in eis S. Thomas, existimant non pose effe unum corpus in dnobus locis localiter : quia (inquiunt) unum est illud quod indivisum in seest & divisum à quocunque alio. Sed nos Aquinatis ipfius verba magis oblectant: Dicendum est, inquit, quod corpus Christi localiter in diversis locis non potest fieri per miraculum; quia Effe in pluribus locis simul repugnat Individuo ratione ejus quodest ens individuum in fe. - Et includit contradictionem; ficut, quod homo careat ratione. Et rurfus: Corpus non habet actu effe in pluribus locis simul; hoc enim est solius Dei. Sic Ille, qui (quæ erat ejus admirabilis perfpicacitas judicii) in Scholis olim dominabatur. Vasquez eidem opinioni adhæret, & ejusdem adstipulatores citat Scotum & Scholasticos tredecim. Ratio una, Quia quodest circumscriptum loco , itaeft in illo ut non sit extra. Sed (fate. mur enim)intellexerunt modum exfistendi in loco quantitativum, id eft, per circumscriptionem, & commensurationem ad locum: fed tamen hæc ratio Thomæ modum coexfistentiæ. effentialem omnem pariter tollit & subvertit: quod etiam Jesuitæ

Jesuitæ ipsi ingemuè confitentur; imprimis Bellarminus: Quod fi verd, inquit, non possit corpus Christi localiter effe Bellarm. in diversis locis, quia divideretur à seipso; profetto nec Sacra- Euch. c.z. mentaliter effe possit eadem ratione : licet enim Effe alicubi Sa- pat. 491. cramentaliter non dicat Effe per loci occupationem , tamen dicit per realem & veram prasentiam in pluribus hostiis sive altaribus. Qua realis prasentiain tot altaribus, & non locis intermediu, non minus tollere videtur indivisionem rei, quam repletio plurium locorum. Necnon Connincks Jef. " S. Thomas " Agid. 4. dift. 44. qu. 2. art. 2. ait, Per miraculum fieri non poffe, ut Jef. De Sacorpus fit fimul in duobus locis, scilicet modo quantitativo; quia crament. Ese in pluribus locis repugnat Individuo, ratione ejus quod eft qu. 75. art. Individuum per fe. Sane hac ratio fi absolute, ut sonat, intelligatur, corpus Christi non potest effe in calo & in boc Sacramento. Sic ille. Siabsolute, inquise Quasi verò aut negarealiquid per miraculum fieri poffe, non fit negandi formula abfolutissima: aut quasi hoc dogma non fuisset opinione Thomæ & aliorum ejus Sectatorum exploratifimum.

Post hos Abulensis, " Concedunt aliqui, inquit, quod unum "Tostatus corpus Christi poterit esse miraculos è in diversis locis simul : & Abulensis Episcopus, ponunt exemplum de corpore Christi in altari: & nos aliquando in Matth. sic tetigimus, alludentes propositioni eorum. Communis tamen 17.94. 119. positio est B. Egidii & Scoti, Quodetiam miraculose non potest idem corpus effe in diversis locis. Ratio Scoti; Quia unum esse in duobus locis includit contradictionem; quia de re locata nibil est extra terminos loci : at fi unum effet in diversis locis, aliquid de re locata esset extra terminos loci. Sic ille. Nec profectò contradictionis istius partes ullo ingenii artificio reconciliari possunt magis quam potest polus Arcticus cum Antarctico copulari: quia corpus quod dicitur esse in hoc altari atque etiam altero, cum tamen spatiis intermediis non omnino exsistat, idem per loca & spatia à se dividi, atque proinde extra se esse, ideóque ex Uno fieri Non-unum, ne-

cesse est.

Tom. 3. in 3. part.
Thom. disp.
189.cap.4.

Secundam contradictionem in eadem Multipræsentia veteris Scholæ Pontificiæ Professores percelebres deprehenderunt: nam, teste Vasquesio Jes. 7 Aliqui negantidem corpus posse esse in pluribus locis simul, propter sequens absurdum, Quod tum idem corpus possit esse vivum in uno loco & mortuum in alio: inter quos est Ledesma & S. Thomas. Et id impossibile esse, per absolutam Dei potentiam, Heinrichus & Altisiodorensis, propter Contradictionem, assumant. Hactenus Vasquez. En Romane Schole Moderatores penè universos contradictionum suarum involucris tam miserè implicatos, ut à contradictionibus, quas doctrina de Exsistentia corporis in diversis locis simul insert, minimè possint seexpedires

Julium Scaligerum consulemus, qui unus suit (ut omnes norunt) in quæstionum subtilitatibus rimandis expediendísque perspicacissimi & felicissimi judicii. Quid verò ille? Si dicas, inquit, Corpus est hic & ibi, idem ipsum quidem distrabis in diversa. Principio primo per se & immediato prohibetur corpus esse in pluribus. Ubi: est autem continuitas affettus consequens immediate unitatem. Contradictiones enim sunt, Unum est duo. Sic ille. Ex lis quæ hactenus diximus quis non videt tot accuratissimi judicii Doctores, & revera Pontificiæ Religionis in multis architectos insignissimos, hucusque in Protestantium castris militasse: Hæc hactenus de side lubrica Romanæ Scholæ.

Scalig Exercit: 5. qu. 6.

2 Jul. Cafar

#### CAP. II.

De Fide Protestantium, cujus vis nomenclaturæ & denominationis.

Partipolytopiam palàm afferunt: Altera eorum qui qualemqualem Ubiquitismum ponere dicuntur; qui tamen, si candidè ac genuinè exponantur, Antipolytopiae nostrae

nostræ minime adversantur. Classis prior continet fidem cùm Ecclesiæ Anglicanæ, tum etiam aliarum plurimarum cum ca aperte disertéque consentientium.

Anglicana Beclefia, & ejufdem classis aliarum fides. contra corporis Multiprafentiam.

SECT. I.

Hoc clarius est quam ut ullis ingenii strophis eludi, vel queat : id quod temporum series manifestò declarat. Primò enim Regis Henrici VIII. tempore (cuius horret animus memoriam repetere ) inter Sex funeftos Articulos, quos tune nemo oppugnare potuit abfque vitæ discrimine, exitialior nullus fuir quam hic de Coexfistentia essentiali corporis Christi in Coena fimul & in coelo. Sed non ità multò post, Divino Numine affpirante, nubecula illa transiit, Evangelijque fole exorto, tenebræ illæ depulfæ funt protinus & diffipatæ. Regnante scilicet Edvardo VI, (Josia nostro, dixerim, ad miraculum usque Serenitatis & pietatis speculo!) Antipolytopiam pulpita omnia rurlus personabant. At heu miferam fortem humanam ! Mariana Incluofiffima nox subsecuta mox est, in qua Christus Jesus discipulorum fuorum fidem constantiamque experiri voluit; quando in Westmonasteriensi Synodo utriusque Academia disputationibus publicis iplissima quastio De esfentiali prafentia corporis Christi in pluribus locis simul agitata & eventilata est: graffante tunc Pontificiorum rabie contra fidem Antipolytopia; pro qua Protestantes vitam suam constanter felicitérque oppignorabant : fide, inquam, planè Catholica, quam (fi Antiquitati fides habenda) \* Apoftoli docuerunt, \* Infia. Martyres primavi roborarunt, & fideles antiquitus cuftodiverunt. Addo, quam Cranmerus, Ridleius, Latimerus, Hooperus (Deus bone, quanti Præsules!) cum exercitu alio-

rum Martyrum, fanguine suo obsignarunt. Tandem, pro fumma fua misericordia, Deus Reginam Elisabetham, Ifraelis nostri Deboram, excitavit; sub cujus auspiciis veritas Evangelica revixit denuo: Cùm Ecclesiæ Anglicane Athleta invictissimus Juellus eandem Antipolytopiæ doctrinam ebuccinavit; quando non dubitavit in hunc modum Pontificios omnes ad Theologicum Martem lacessere, ut Quotquot ex iis, qui doctrinà excellerent, fi poffent, vel ex uno primitiva Ecclesia Patre, aut Concilio generali, vel denique ex uno tantum Scriptura sacra testimonio, aliquid proferant, ex quo clare dilucideg, conftet, per fexcentorum annorum feriem (ut alias Thefes omittam) Populum edollum fuiffe ut crederet corpus Christi substantialiter & corporaliter en siftere in Sacramento; vel, corpus Christi posse esse in mille locis simul. Hæc ille: Qui postmodum contra D. Hardingum, Pontificiorum Achillem, hujus fux regardioner Defensionem accuratissimam. quafi murum aheneum, oppoluit: quam typis exculam, veluti Religionis nostre propugnaculum, Regni Anglicani Autoritas tam politica quam ecclesiastica in omnibus Regni parochiis exstare mandavit.

Porrò Ecclesia nostra Articulo XXVIII. docuit, Corpus Christi in hoc Sacramento dari, accipi, di manducari tantum modo spirituali per modum sidei : itu ut qui sunt side viva destituti (Art.XXIX.) nullo modo corporis aut sanguinis Christi participes esse possint. Quid attinet Humfridum, Fulcum, Whitakerum, Rainoldum, Abbatum, Fieldium, aliosque clarissimos professionis Anglicane vindices commemorare, qui, quoties in hujus Controversiae mentionem inciderunt, hanc corporis Christi coexsistentiam in diversis locis fortiter strenueque expugnarunt? Quid multa? Nullus de side Anglicanae Ecclesiae testis aut auspicatior aut locupletior esse potest quam hodiernus totius Angliae reverendissimus Primas & Metropolitanus, qui Ecclesiae nostrae Articulum XXVIII. divulgavit, quíque os Adversario suo obstruxite

viz. \*Corpus Christi manducatur in Cana, tantum calesti & \*Relat. feirituali ratione: medium autem, quo corpus ejus recipitur & Collat. cum Fisher, pag. manducatur in Cana, eft fides . Atque hanc manducationem, 186. & per eam unionem nostram cum Christi corpore, per vivam fidem quæ per dilectionem operatur, sensu Theologico verissimam realissimamque esse, Classis quarta ex Patrum antiquorum feriptis fusè dilucidéque probat atque commonstrat.

Enimyero non ità pridem traditæ sunt mihi literæ anonymi cujusdam è grege Pontificio, nescio cujus coloris, albi an atri, sed gloriabundi nimis insolenterque se jactantis de quadam sententia quam scriptis mandavit D. Andreas, Antistes mus d'intere avar. Quid ille? Prasentiam credi- Ad Apomus, inquit, nec minus quam vos veram. De modo prasentia Res cap. 1. nil temere definimus, addo, nec anxie inquirimus; non magis 5. Quod diquam in baptismo nostro quomodo abluat nos sanguis Christi. xiffe. Hæc ille. In quæ verba iste sciolus impingens, in eisnihil nisi Papisticam Præsentiam est odoratus: quam tamen vir inclytus tribus modis aperte oppugnat. Primò, quia damnat Romanam Ecclesiam, quod Prafentia modum effentialiter corporalem definire audet. Secundò, prafentiam (quam intellexit) veram explicans per Parallelum de sanguine Chri-Ri in Baptifmo; quomodo, inquit, fanguis Christi nos abluit in Baptismo. Quam præsentiam sanguinis Christi minime materialem & essentialem esse Adversarii nostri facile nobis largiuntur. Hanc collationem Baptismi cum Eucharistia fine dubio Reverendissimus Præsul à sanctis Patribus didicit, apud quos phrases de exsistentia sanguinis Christi in Baptions haud minus familiares fuerunt, quam quibus præfentiam corporis ejus Eucharistiæ tribuerunt. - Exempli caufa; Sanguis Christi est in Baptismo : In Baptismo sanguine Christi abluimur, & id genus aliæ plurimæ, quas infra citabimus. Tertiò, idem Episcopus nosterbnegat prorsus Divinam Ado- b Resp. ad rationem Sacramento huic tribuendam effe; perinde ac Prote- 54.

stantes universi. Si quis forte ambigat quorsum hac tam ampla támque importuna & anxia de Ecclesia Anglicana fide daudonesa pertineat, sic habeto; Officio meo usque adeò necessario deesse nolui. Aliarum Ecclesiarum ejus dem Classis sidem eandem Liber qui inscribitur Harmonia Confessionum probat affatim: nec mediocriter ipsorum unanimis consensus Adversarios Pontificios angit, qui eum cum passim agnoscunt, tum etiam veluti hareticum passim pervicaciter petulantérque vellicant atque exagitant.

Blasphemiam Pontificios calumnios è Protestantibus affingere, ob negatam possibilitatem Exsistentia corporis in diversis locis simul.

#### SECT. II.

Theol. Colon.in provinc Conc. Traft. de Satr. Euchfol.91. & Maldon.in Job. 6. \* Sett. 1. d Calvin. tib.4. Infl. c.17. S. 24-Idem Beza adverf. Holchafium.

Heologi Colonienses ferociter nimis irruunt in Prote-Rantes; c Absit , inquiunt , ut fidelis quispiam aurem accommodet impiis Sacramentariis, qui excacata mente omnipotentiam Christi in hoc Sacramento vel deprehendere detrectant: quod tanquam pestem lethalem vitare, er intellectum nostrum in obsequium captivare debemus. Sic illi. Quam sibi objectam calumniam Calvinus jam\* suprà repulit atq; contrivit; cuius insuper exstat hoc luculentum testimonium: 4 Convertes quidem Deus cum volet lucem in tenebras, & tenebras in lucem: sed cum exigis ut lux & tenebra non differant, quid alind quam ordinem sapientia Dei pervertis? - Eaverd est carnis conditio ut in uno certo loco fit, & fuà dimensione constet. Sic ille, Impoffibilitatem tantum ratione contradictionts afferens, & hoc quidem religiosissimè, nè quis blasphemè opinetur Deum, qui est summa Veritas, posse velle contradictionem, quod mendacium in se implicare necesse est, ut jam \*supra Pontificii concesserunt non inviti.

\* Cap.1. Sect.2.

> Nosne verò ut Dei potentiam humanæ mentis angustiis circumscribendam putemus ? absit! Infinita in rerum na-

> > tura

tura exstare ponimus que infinitis modis omnem humanæ mentis captum excedunt. Imò verò non dubitamus affirmare, Dei Voluntatem & Potentiam eatenus æquales effe. quatenus quicquid Deus velle potest id potest & facere. At Veritas velle nequit. mendacium : quævis autem Contradictio mendaciorum aby fus meritò dici potest : quippe inter Contradictionis terminos nullum est vel Proportionis

vel Participationis vel Abnegationis medium.

Næ igitur isti præclari blasphemiæ nostræ præcones exfliterunt, propter hanc unam à nobis positam Impossibilitatem coexfiftentia corporis in diverfis locks, tantum ratione contradictionis, qui ipfi in Scholis publicis non folum multorum hujusmodi Impossibilium instantias plurimas \* accu- \* Supramularunt, verum etiam probe noverunt Aquinatem & Sco- cap. 1. tum, Scholæ Romanæ olim celeberrimos Magistros & fet.3. Moderatores, ex eadem ratione eandem Impossibilitatem defendisse gnaviter, & instar Articuli fidei Discipulis suis credendam propinasse.

Alterius Classis Protestantium fides, que ( non obstante Ubiquitismo (no) Polytopia Papistica adver (atur.

SECT. III.

La Chiquitismi vox veluti in a mixo, aliquandiu in Ecclesia turbas concitaverit, tamen si utrinque depofito rigore candida interpretatio admittatur, nulla causa est quò minus inter nos intercedat statim unanimis judiciorum conspiratio. Quia Ecclesia Catholica semper docuit, humanam naturam Christi duplicem sortiri habitudinem, naturalem ac propriam unam, alteram vero personalem, ratione hypostatice unionis: quarum priorem quoad exsistentiam effentialem finitam effe, quantum ad alterum verò, proptet inseparabilem & ineffabilem ejus unionem cum Verbo, which effe conjunctam ad ipfam Verbi fubfistentiam necesse

\* Bellar lib. 3 De Chrifto, c. 1. 5. Ad fecundum. ID. Gerhard lib Confest. De mediis quibus Religio Pontificia profligatur, part. 2. cap.19. Idem ferè docet Bel-Larm ipfe lib. 3. De Incarnat. cap.8.

& Bellarm. lib 3 Delncarnat.c.19 S. Poftremò, ex Lomb, lib. 3. dift. 2. h Calvin. Trait. De vera participat. corporis Chri-(li, contra Helbulium.

est. Dum hæc apud me meditabar, protinus opportune mei juris factus est liber, quem in Ecclesia Germanica Theologicus Professor palmarius ac de Ecclesia Dei optimè meritus Cl. D. Doctor Gerhardus edidit, qui animos impeditos & perplexos facilè expediturus est. Nam objicientie Bellarmino, Omnes Lutheranos hoc tempore docere. carnem Christi habere attributa Divinitatis, præcipue Omnipra sentiam seu Obiquitatem ex quo Eutychiani facti sunt, eximius hic Doctor respondet: f At non essentialiter, inquit, nec accidentaliter ea attributa carni Christi communicata Cath. Traft. effe dicimus, fed personaliter. Sic ille. Quo nihil ad intelligentiam nostram disertius, vel ad hanc causam aptius, vel ad veritatem ipsam orthodoxum magis dici aut affirmari potest. Negat enim primò, carnem Christi essentialiter esse ubiquesimò nè accidentaliter quidem eam ubique esse vult: ( quæ est essentialis corporis Christi omnipræsentiæ inficiatio corroboration?) atque tantum Personalem Christi Seas Spaire Ubiquitatem, camque tam in Baptismi fonte & ubivis quàm in Eucharistia defendit: quæ nec confusionem nec distractionem naturarum ullo modo admittat.

Denique, hanc Theologiam in Schola Romana jamdudum invaluisse non obscure oftendunt verba Bellarminiana: 8 Ait Magister, inquit, quod Christus Totus est ubique, sed non Totum Christi: Et seipsum explicans, dicit, Totum ad natu. ram refertur : Totus, ad hypostasin : nempe Totus; quia persona Christi ubique est: sed non Totum; quia altera ejus natura non est ubique. Sicille. Calvinus verò nunquid non fensum hunc ex animo complectitur? h Ut me, inquit, crasiore Minerva exprimerem, trito illo in Scholu dicto sum usus; Quod Totus Christus sit ubig, non Totum Christi. Sic ille; ubi Heshusium. licet Ubiquitismum defendentem strenue, protrahit in medium, utpote à quo veritas vel invito hanc confessionem extorferit; viz. Christum esse ubique communicatione idiomatum, ut traditum fuit à Patribus, ideoque corpus Christi non esse

ubique,

ubique, sed per unionem Divina natura toti Persona in concreto hoc tribui. Unde Calvinus, Has, inquit, prorsus nostra est sententia. Huc quoque plurimum quadrat Valentiani Jesuitæ observatio, quando ex Germanicæ nationis doctiffimis Theologis clariffimi Smidelini verba hæc recensuit: 1 Dici- 1 Valent. mus, inquit Smidelinus, Christum omnipotentem & ubique contra Uprasentem effe fecundum Divinitatem: hac enim funt Dei attri- biquitife. buta propria. Et Divinitas exfistendo esfentialiter est per se P.158.260, ubiq. : humanitas autem non exfiftendo, sed habendo illa, quoniam non essentialiter sed per communicationem hac ei competunt. Hæc ille, apertè negans humanam naturam Christi ullam Exfistentiam Ubiquitariam habere, idq; adeò orthodoxè ut idem Jesuita, quasi hoc nomine illum exosculaturus effet , Gratulor tibi, inquit, quod Catholicus effe vis. Sic ille. Quam sententiam corum limatissimi judicii nostrates Theologi, Hookerus, & Fieldius amplexi dilucide explicarunt, Hooker. quod nimirum, Etiamsi Divina Christi persona, in qua natura humana subsistit, ubique sit, attamen humana natura ejus sub- i Field, De fiftit finite & in loco determinato. Ne tamen hac corum di- Eccles. in stinctio cuiquam dedita opera nuperrime excogitata videatur, operæ-pretium esse duxi hic compendiose inserere que Mautor infignis, & is nostras, pluribus est persecutus, ubi m Lib. eui complures istius classis Doctores recenset qui multo ante Titulus, eâdem distinctione sunt usi: Imò verò Lutherum ipsum, Orthodox. post tragicas contentiones de Præsentia Christi in Cona, feliciori catastrophe fanctissime pollicitum esfe, se cum Helvetiis concordiam fovere velle. Subinde producit Martinum Bucerum ejusdem concordiæ testem, & sententiam suam asserentem in hæc verba, " Illud plurimum fum admiratus , quod nex Epift. videris existimare me offensum iri quod neges corpus Christi si- Resp. Bucer. mulesse in pluribus locis: nam omnem loci cogitationem in his ad Petr. Martyrem; mysteriis excludo, sedtamen docemus, Christum vel prasentem nobis effe per fidem in cordibus. Subinde Buceri de Luthero fuo confessionem liquidam profert, Luthero ipso sciente &

Ex Bucer.

Epist.ad Epist. Hermod De
concord. Idem Retrast.in
Matth.

approbante; nempe, o Non ponimus, inquit, localem inclusionem in Sacramento. Christum in cælesti gloria relinquimus: sed
side prasentem esse consitemur. Ad extremum, Volo testatum
esse omnibus qui hac legunt, inquit, Mart. Lutherum, & qui ab
eo stant, in sacra Cæna nullam corporis Christi in pane inclusionem afsirmare, sed tamen prasentiam & exhibitionem ejus tenere. Hæcibi. Nihil serè his pro Concordia persuasibilius,
nihil pro causæ veritate disertius dici potuit: quanquam
( quod unum restat ) Reconciliationis argumentum aliud
instar piaculi esse prætermittere.

Protestantium omnium conciliatio, per eorum cum Augustana Confessione communem consensum.

SECT. IV.

P Calv. Defens contra Westphal.

9 Calvin. ubi suprá.

Alvinus verò ecquid cum Augustana Confessione aut cum ipfo Luthero commune habuit? Ipfum audiamus: P Si nos, inquit, consensum quem continet Augustana confessio complexos effe dixi, non est quod quis me astutia insimulet. Vocabulum in ea confessione ( qualis Ratisbona edita fuit) non exstat nostra contrarium. De Philippo Melanchthone ejus autore, viro (pectata pietatis, dico, non magis me à Philippo quam à propriis visceribus divelli posse. 9 Et quidem non aliter sancta memoria Bucerum sensisse, luculentis testimoniis probare mihi promtum femper erit : Lutherus mea fententia non ignarus, propria tamen manu non gravatus est me salutare. Cum Marpurgiessem, reconciliatio facta est. Ab eo conventu digressus, affirmat eodem quo ante loco Oecolampadium & Zuinglium bahere, quos illi fratrum loco posthac fore sancte pollicitus est. Hactenus Calvinus contra corporum omnipræsentiam. Quid porró : Agnoscit Bellarminus : Brentium dixisse (sic enim ait) corpus Christi non dici ubique effe, nifi ratione perfana, nec in Cana, nisi per efficaciam : qua (inquit Cardinalis) includit Calvinismum. Sic ille: In quo complexus est senfum

Bellarm.
lib.3. De
Incarnat.
cap. 13. S.
Joh. Brentius.

fum aliorum Protestantium, quos propterea Coccius Jesuita i Haretitorum suorum Caralogo calumniose accensuit. Quidoi igient Protestantibus universis liceat de sua in hoc Tom. 1. p. Antipolytopiæ articulo confensione sibi invicem gratulari ? Si cui libeat cæteras Protestantium Ecclesias consulere, viz. t Helveticam, Bafileenfem, Gallicam, Scoticam, Belgicam, seu alias quasvis, facile intelliget eas cum nostra Anglicana Ecclesia per omnia hac in re confentire.

Coccius Thefaur.

#### CAP. III.

### De fide Catholica antiquorum Patrum contra creature cujusvis no Autororiare

Ntipolytopia hæc in partes tres distribuitur. I. Est remonuestal, quâ veritas ipla Catholica simpliciter asstruitur. II. 'Aragawasmi, quæ in Patrum testimoniis ultrò citroque discutiendis versatur, scilicet quæ pro Præsentia Christi corporali in Eucharistia aut ab Adversariis objici aut contrà per nos opponi folent; 1. quoad fenfum verborum Christi, Hoc BST CORPUS MEUM; 2. quoad Transsubstantiationem ; 3. quoad Præsentiam iplam subjectivam; 4. quoad Manducationem; 5. quoad Sacrificium, 6. quoad Adorationem: Nam hisce singulis respectibus Pontificii Presentiam corporis Christi, tanquam ex Patribus, se probasse venditant. III. Est Transitues & fummaria repræsentatio doctrinæ Patrum (in Appendice) per unum parallelismum ex Patribus collectum inter Eucharistiam & Baptismum: Unde Adversariorum nostrorum in distorquendis pervertendisque Patrum sensibus nunc vecordia nunc etiam egregia versutia detegitur, causa que adeò corum defensio labefactatur. A parte umanusari ordiamur : Et primo in loco Pontificiorum distinctioni, nè postea nobis obstrepat, occurrendum esse duximus.

## Status Controversiæ.

Pontificios in hac disputatione eò redigi angustiarum, ut possibilem quendam Ubiquitismum palàm doceant sub pratextu omnipotentia.

SECT. I.

Ex causæ suæ desperatione Pontificios in hæretica dog-mata præcipites ruere, documento nobis esse possunt duo infignes Jesuitæ. Unus, ut Coexsistentiæ corporis in diversis locis omnem contradictionem effugere videatur, corporis cujuslibet omnipræsentiam asserere neutiquam erubuit : 2 Quod si quis, inquit, contendat, Effe in loco, tam circum fcriptive quam definitive, requirere ut non fit alibi. dicere possumus, dari tertium modum exsistendi in loco, nimirum per solam prasentiam; quo modo Deus est in loco. O Theologum aureum scilicet! Nam cum quotquot hactenus exstiterunt exquisitissimi judicii Doctores Scholastici nonnisi tres exsistendi modos in loco apprehendere potuerunt: Ex. gr. vel definitive, terminando subjectum in uno Ubi, ità ut non fit alibi; ut Angelorum: vel circumscriptive, per commensurationem ad spatia locorum; ut Corporum : vel tantum repletive; ut solius Dei: hic tamen Cardinalis modis finitis explofis, novum & nunquam hactenus auditum hunc quartum de Creaturis excogitavit, ad quem re deploratà confugiat, per folam prasentiam, ad modum Dei, scilicet: Ex quo sequitur, Modum Exsistentia corporis non posse non effe aliquo modo infinitum: quia omnis modus Divinæ præsentiæ ab infinitate dependet; quæ est Creaturæ incommunicabilis. Apage te, Bellarmine, cum mira & mise-

Enimvero pergunt Jesuitæ, & quoniam facilè intelligunt quodvis corpuseadem omnipotentia qua in duobus aut tribus locis exsistere dicitur posse etiam in pluribus, etiam mil-

rabili ista tua Metaphysica.

lenis,

Bellarm. lib.3. De Euch. c.4. S. Alteri.

lenis, atque insuper ubique, præsens esse, eò tandem pervenerunt pervicacia, ut Corpus essentialiter ubique esse posse pronuncient : In quorum numero esse Valentianus & Belfarminus præ se ferunt. Valentianus enim breviter & rotunde, b Quasi non possit, inquit, Creatura effe ubique : hoc enim non obstat : nam Omnipræsentiam Patres intellexerunt prorfus naturalem, qua fc. non aliena virtute fed fuapte natura Christiprares exsistat ubique prasens: Hac revera nulli creatura competit. Sentia in At nos altero mode, non nisi per absolutam Dei omnipotentiam 5.Qua fané Ubiquitatem creatura convenire arbitramur. Pariter Bellarminus, ut eidem objectioni huic occurrat, respondet, e Potest e Bellarm. quidem id fieri ; fed hoc non est esse ubique quomodo est Deus : Nam Deus ità est in toto mundo ut non contineatur mundo, sed christicap. sit tanta immensitatis ut possit replere infinitos mundos. id 11.5. Requod nos corpori Christi, quod non est infinitum, minime tribuimus. Sic ille, Ille, inquam, qui modò dixit, Corpus Christi, ut est in Sacramento, nec definitive nec circumscriptive inesse, sed ad modum Dei, per solam prasentiam. Quæ hæc vertigo est: Nam cum lex iyxuxxomudias exigat ut modum omnem exfistendi statuamus vel finitum esse vel infinitum, libenter à Cardinale sciscitarer, quando dicit corpus Christieffe in Sacramento ad modum Dei, per solam prasentiam, quemnam modum intellexerit. Si infinitum ; cur dixit corpus Christi non posse effeubique ut Deus, ed quod corpus eft finitum? Sin finitum modum voluerit; quomodo dicit in Sacramento effe per folam prasentiam, ut Deus dicitur effe in loco ; cum nullus modus nisi infinitus possit Deo competere: Quòd si Ubiquitatem velit per extensionem corporis ad locum, Jesuita Vasquezius hoc respuit jam suprà, Cap. 1. sect. 3. asserens hoc esse impossibile, quia non potest Universum hoc medo ei adaquari. Ratio in promtu est, Quia mundus ipse universus non est in suo ubique nisi per diversas partes. Jam oppidò opportunum erit fanctos Patres consulere; qui prætextum Omnipræsentiæ in quavis creatura tollunt funditus.

b Valent. Jef. lib.1. De vera Euch. c.12.

tom, 1. De

Quedam dici posse absolute Deo impossibilia, etiam cum amplissima Omnipotentia ejus laude, S. Patres constanter docuerunt.

SECT. II.

& Aug. De civit.Dei, 1.5.6.10. · Idem, Ser. 119. De tempore. Idem, cont. cep.5.

Gmen ducat Augustinus : d Propteres quadam non potest A Deus, inquit, quia est omnipotens. Rursus; Ego dicam quantum non possit Deus : Non potest mori ; non potest mentiri; non potest falli : Tanta non potest, quia si posset, non esset omnipotens. Item, Duisquis ità dicit, Si omnipotens est Deus, Faust. 1.26. faciat ut que facta sunt facta non fuerint, non videt, inquit, se hoc dicere, Si omnipotens est, faciat ut ea que vera sunt, eo ipso qued vera funt falfa fint. In eandem sententiam Ambrofius; E Non poffe mori, non infirmitatis eft fed virtutis. Quinetiam Hieronymus; & Audenter dico, Non omnia potest Deus : suscitare virginem non potest post ruinam. Sicillo; id est, Efficere non potest ut non fuerit corrupta. Jam res ad Græcos Patres devolvitur: Inter quos Nazianzenus; i To muresas allina-ของ -- ผ่ง สารหาอุดิง ปี), Gedy แก่ ปี) - ซึ่งขอ วูล่อุ ส่งโบลของ ลัง คัพ แล้วงอง Geod, สี meg Arduws. i.e. Impossibile est-omnino Deum esse improbum;

& Ambrof. Epift. 27. h Hieron .

Negianz. Orat . 36.

k Theod. vide infrà, 9.2. 1 Theoph. in Marc.10.

Deum non effe Deum : hoc enim effet impotentia Divina potius quam potentia. Eodem modo Theodoretus. Denique rem hanc illustrat Theophylactus; Nunquid autem dicunt Deum factum infectum facere non poffe? Dicimus Deum effe veracem ; factum autem infectumfacere, mendaciumeft. Quo patto, quafo, verax mendax fuerit? priùs enim perderet naturam fuam. Et ideo qui sic loquuntur, perinde loquuntur acsi quarant, Num possit Deus non effe Deus. Vides igitur quam ridicula sit quaftio. Sicille. Hæc Patres: qui præterea pergunt, quafi qui præsensissent Adversariorum nostrorum diverticula, ac de industria studuissent corum responsis occurrere.

Antiqui Patres in hac & similibus causis pratextum Omnipotentia Dei, tanquam hareticum живфизить, sape damnarunt.

#### SECT. III.

A Dversarii nostri, quoties in hac causa ad respondendi Aangustias funt redacti (ut fit sæpissime) toties confugere solent ad Omnipotentiam Dei tanquam ad arcem defenfionis sux. Quod genus effugii Hæreticis veteribus adeò fuit familiare, ut noster Casaubonus, priscorum dogmatum fagaciffimus indagator, eruditè id observaverit: " Scirva exercit. ad BST illud, inquit, Sanctorum Patrum, Omnipotentiam afy- ann. yaum. lum esse Hæreticoru, quò se recipiant ubi rationibus fuerint 1. circa fivicti. Gregor. Nazianzen. De Apollinariftis, Orat. 51. Sic Ariani ab Orthodoxis convicti, quod dicerent Christum Denmesse woinua zi utiqua, eò confugiebant,ut dicerent per omnipotentiam Dei hoc effe factum. qui error confutatur ab Augustino, Qu.79. V. & N. Testam. Non Voluntas verum filium facit, sed Nativitas. Sed potentia, inquiunt Ariani Haretici , Dei hec est,ut falsa factat vera. Imo potentia Dei hac est: unde & omni laude dignus est, quia apud illum verum est verum, & falfum falfum eft. Nam iftud mendacis eft,ut falfum dicat verum: quod Deo non competit. Nam omnia quidem potest Deus; fed non facit nifi qued convenit veritati & justitia ejus. Sic ille.

Theodoreto locum ultimum ideo affignavimus, quiz contra Eutychetis hærefin ex professo disseruit, quatenus est hodiernæ Romanæ fidei affinis; quíque causam nostram, præcipuè verò in quæstione de Transsubstantiatione, tam acriter accuratéq; defendit, ac si Bellarminum aut Papistam aliquem eo nomine hæreses revinceret. Apud quem constat, Eutychianos in defensionem causæ suæ objecisse il- "Theod." lud, " Amola m Gu Swant. Nec hoc folum, verum etiam Dial.cap.4.

· Idem. Dial. 3.

2 De Civit. Dei, cap. 5.

Theodoretus alibi objecit illis jam à nobis citatum Nazianzeni testimonium adversus Apollinaristas, in verbis quibus conquestus est, ind Tiror, &c. Illi verò, inquit, bis argumentis convicti confugiunt ad omnipotentiam Dei. Denique. · Multa invenimus, inquit, imposibilia effe omnipotenti Deo. nimirum qua sunt aliena à natura ejus : quia (& recte monet) ità posse, esset renuipior astraplas, à strapane, id est, non potentia.

sed impotentia indicium. Sic Theodoretus.

Hæc non ideo à nobis dicuntur, quòd existimemus ex ingenii nostri captu omnia Dei opera metienda esse. Absit! Facilè enim concedimus, infinita esse naturæ miracula quæ ejus venatores sagacissimos lateant. Cujus generis exempla aliquot Augustinus commemorat. Nos autem, in hac PAugust.lib. caufa, impossibilitatem nullam urgemus quæ non ex neceffaria & quafi nativa contradictione emergat. Quod ut faciliùs feliciúsque præstemus, in multis Scripturam ducem, in omnibus Patres antiquos, quafi ejusdem comites, sequemurs imò etiam iis, in compluribus, Pontificios Doctores veluti affeclas adjungemus. Causam ipsam aggredimur: Quam minimè sterilem esse ostendant argumenta quæ Catholica Antiquitas nobis veluti arma porrexit, quibus Pontificiorum Polytopiam expugnemus: Quæ, quoniam variorum generum funt, in suas classes, methodi gratia, distribuemus: alia enim Deum Creatorem, alia creaturam respiciunt. Quæ ad Creatorem referuntur funt tria, quorum fundamentum in Scripturis habemus.

CAP. IV.

## CAP. IV.

Multipræsentiam esse prærogativam Naturæ creantis, seu ipsius Deitatis, probatur ex Scriptura.

SECT. I.

Salmo (juxta vulgarem verfionem) cxxxviii. verf. 6. Quò ibo à Spiritutuo ? & quò à facietua confugiam ? Si affeendero in calum, tu illic es : si descendero ininfernum, ades: si habitabo in extremis maris, illic manus tua deducet me. Sed quid ex his ? \* Docet, inquit Cardinalis, nemi- Bellam. nem effe qui possit latere scientiam Dei, quia Deus ubique est & unden omnia penetrat. Sic, verissime, ille quidem : Nam Psalmista probat Deitatem ipsam ex eo quòd ubique est. Sed præterea etiam eam ubique esse docet, quoniam diversis socis fimul esse creditur. Deinde diversa illa loca distinguit, 1. per diversa adverbialia, illie, bie, & illue; 2. per terminos diversos, qui funt calum, extrema maris, & infernus : Si igitur Coexfistentiam in diversis locis quis probare velit, sive Deitatis ipfius in se, sive ullius Persona in Deitate, ratio perinde valet, & ejusdem est prorsus momenti. Hanc deductionem minime coactam, nedum hæreticam effe, sed genuinam & planè catholicam, argumentis nostris jam palàm fiet, quæ & Patrum antiquorum scriptis depromsimus.

Multiprasentiam effe prarogativam Deitatis; Ex Patribus. I. Probatio; De Deitate in genere.

#### SECT. II.

Efuitas vestros, Bellarminum viz. & Valentianum, sic argutantes modò audivimus; Corpus quod potest esse simul in duobus aut pluribus locis, posse pariter in mille Ubi feu locis, atq; adeò ubique, exsistere: ut hinc defendant hodiernæ Romanæ Ecclesiæ fidem, de Coexsistentia corporis Christi in millenis altaribus simul.

b Athan.lib.
quest. ad
Antiocb.
qu. 26. (à
Pontificis
ipsis edit.
sub nomine
Athanasii)

His nos opponimus testimonium magni Athanasii (ad annum CCCXL.) Is quærenti, b mis, Quomodo defunctorum fanctorum anima multories apparnerunt in fuis tumulis & templis? responsum hoc suum adaptat; Illa, inquit, que apud tumulos Sanctorum fiunt adumbrationes & apparitiones, non per animas Sanctorum fiunt, sed per sanctos Angelos transfiguratos in feciem Sanctorum. Har pas, &c. Quemode enim, cedo mihi, inquit, pla loa foxt, &c. unaexfiftens anima, Petri aut Pauli, potest eodem momento apparere in suo monumento & in mille templis fuis per totum mundum? hoc enim nec Angelus unus facere potest aliquando, wire paie Good in, &c. nam folius Dei est in duobus locis & per totum mundum simul inveniri. Athanasius ità argumentatur, Si defunctorum anima in duobus, tum in pluribus, atque ità in omnibus tumulis per totum mundum exfiftere possint: Sed hoc ab iis fieri non posse, duplici ratione probatur: 1. Quòd folius Dei est, esse uno momento in diversis locis. 2. Quòd anima (de qua quæritur) una est, ac proinde repugnat unitati rei, eam in diversis templis & locorum intervallis inter se disjunctis exfistere, nec tamen loca intermedia occupare. Quod (ut Scholastici \* fuprà definiverunt) effet dividere unum à se, atque adeò includere contradictionem hanc, faciendi unum non unum. idémque non esse idipsum. Nullus locus hîc relinquitur Bellarmini commento; Ideo creaturam posseesse pluribus locis aut ubique, sed nonut Deus est ubique, ità ut loca contineat sed non contineatur in iis : quia quæstio apud Athanasium simpliciter instituitur de coexsistentia rei in loco, non autem de modo coexfistendi omnino.

\*Suprà cap.1.5.4.

> Valentiani Jesuitæ quoque responsionem haud minus lubricam & luxatam esse, I. Athanasii rationes evincunt:

Quòđ

Quod non folum ponit simus, verum etiam andus nones probat & concludit, nempe; Ergò coexfistentiam illam animabus non convenire posse, eò quòd tum exsistentia hæc solius Dei est, tum quod anima (quæ dicitur ità exfistere) est una. Ex quibus duæ contradictiones consequerentur: 1. Rem ità exfistentem Deum esse & non Deum; 2. Ani-

mam illam fimul effe unam & non unam.

II. Augustinus, (ad annum CDXX.) "Itaque Deus est, "Aug.Tom. inquit, in fingulis fidelibus, tanquam intemplis fuis, & in omni- ad Dardan. bus fimul in unum congregatis, tanquam in templo (uo, habitat: quod templum, ficut arca Noe, in hoc feculo fluctuat. Et paulò poft; Scriptum eft autem, Er sedenir Rex in Aren-NUM, utique in templo suo, jamin vita sua aterna, post fluctuationem bujus seculi, constituto. Deus igitur ubique prasens est. Sic ille. Perpendant mecum Pontificii, quælo, (nifi moleflum fit ) illativam vocem , igitur, per quam hæc infertur conclusio, Deus igitur ubique prasens est. Antecedens exquirat quispiam quoad possit accuratissime, nullum certe occurret aliud, quam quod cognoscitur esse in pluribus Fidelibus, five figillatim positis, tanquam in Templis suis; five fimul congregatis, tanquam in Templo suo. Eodem igitur modo hic rurlus de diversis altaribus vestris arguere nobis liceat, quo Augustinus de diversis Templis & Fidelibus ratiocinatus est.

III. Hilarius (ad annum CDLVIII.) suam symbolam adderegestit; A Namque iccirco, inquit, dictum existimo, in A Hilar sib. utroque Spiritum Dei, ne secundum corporales modos ità inesse 8. De Tri-Filium in Patre vel Patrem in Filio crederemus, scilicet, ne loco Deus manens nusquam alibi exstare videretur à sese. Homo enim aut aliquid aliud ei simile, cum alicubi erit, tum alibi non erit, quia id quod est illic continetur ubi fuerit : infirma ad id natura ejus, ut ubique sit, qui insistens alicubi sit: Deus autem immenfa virtutis vivens potestas, que nusquam non adsit, nec desit ufquam. Hic Hilarius, Catholicorum omnium unani-

mi

mi suffragio Pater Catholicissimus, docet Naturam creatam & increatam ex eo discerni, ut non magis proprium Divinæ sit, Ubique esse, cùm sit Nuspiam; quam Creatæ, cùm Alicubi sit, non esse Alibi. Id quod Antithesis hæc [Homo enim] & [Deus autem] planè demonstrat. Cui sanctus Pater hanc rationem attexit, nempe, Quia illud quod est illic continetur ubi fuerit, atque ità insirmum est ut sit ubique. Unde inexpugnabiliter sequitur, Impossibile esse ut Creatura ulla in diversis locis simul exsistat, quia, ex Hilarii sententia, hoc contradictionem implicaret: Arguitenim ab immutabilitate utriusque naturæ, Divinæ, ut sit in locis distinctis ubivis tota; & humanæ, quæ eodem tempore nisi in uno loco esse non potest.

## II. Probatio prarogativa Filii Dei, quoad Multiprasentiam.

SECT. III.

e Tert. lib. De Trinit. circa medium.

Ertullianus (ad annum CCIII.) aggreditur Ebionitas. negantes Deitatem Christi: Sed quo argumento eos oppugnat ? \* Si homo tantummodo Christus, quomodo adest ubique invocaturis? cum hac non hominis natura fit , fed Dei, ut adesse in omni loco possit. Si homo tantummodo Christus, cur homo in orationibus Mediator invocatur? Sic ille interrogando argumentatur fortiús. Sanè enim Tertullianus fatis intellexerat infinita semper exstitisse per Europam, Asiam, Africam terræ marisque spatia, in quibus nulla erat facta Christi mentio. Ratio igitur Tertulliani, si reducatur in formam Syllogisticam, sic construi debet; Quicung; ubiq; præsens adest, is est natura sua Deus: Christus est ubique præsens: Ergò Christus est natura sua Deus. Minorem probat, Quia est ubicunque invocatur. Hiccine ut Jesuitæ Valentiani coccysmus vim ullam habeat, quasi posset nimirum Creatura effe ubique gliena, id eft, Divina, virtute? Nuga.

Nuga. Tertullianus enim illud [ Poffe ] Deitati proprium esse docet. At Jesuita ità rem tractat, ac si Ebionitis hæreticis inframism seu succenturiator factus, diceret, Falleris, Tertulliane, quod probas Christum esse Deum, quoniam prafens est ubicunque invocatur; quia quamvis fit mera creatura, nihilominus ubique esse potest, si non sua, tamen Dei virtute. Imò & hæreticis ipsis quoque injuriam faceret, quasi illi tam fungi essent, ut ignorarent, Creaturam nullam posse

ubique esse sua naturali virtute.

II. Fulgentius etiam (ad annum DXX.) lucem fuam adhibet, præclaram admodum, & ad dignitatem Filii Dei illustrandam maxime accommodam. f Quemedo, inquit, cor- f Fulgent. poraliter affcendit in calum, & in suis fidelibus pradicatur tib. 2 ad esse interra, si non est in illo Divinitatis immensitas, qua calum prope suem. implere possit & terram? Argumentum ejus hoc effe, facilè intelliget quicunque Dialecticam gustavit : Quivis affcendens in cœlum & fimul extistens in terra, is immense Deitatis est, ac proinde Deus. 1. Majorem pro confesso accipit, ut patet ex vocabulo Quomodo; quafi cujus contrarium fit omnino impossibile. 2. Minorem, de asscensu Christi corporali incœlum, & fimultanea permansione ejus in terris quoad Divinam naturam, Scriptura passim testatur: Ecce ego vobiscum sum usque ad finem seculi, Matth. 28. ult. Quibus verbis Christus prædicatur esse in terris tantum ut Deus. Quo quid clarius ? Si verò Jesuitæ distinctio alicujus esset momenti, quæ docuit Christum hominem, licèt non naturâ humanitatis, attamé virtute Divinitatis, fuisse in cœlis fimul & infrà in terris, profectò isthac Fulgentii interrogatione, Quomodo, &c. nihil cacius effet aut stupidius. Sed Fulgentius is est, qui aliquantò post aliorum ipsius testimoniorum fulgore Adversariorum oculos percellet.

III. Hieronymus ex loco Pfal. 138. eodem argumento probat Deitatem Filii Dei quo antiqui Patres bene multi demonstrant Deitatem Spiritus Sancti, nempe, Quod erat

Spiritu suo prasens Apostolis omnibus in locis ubicunque exstiterant per orbem terrarum. De qua nos aptius, & ad Patrum aliorum consensum congruentius, in 6. proxima, ubi ostendemus, ex wonomia martoniar evinci.

\*Aug.Traft 31.in Job.

IV. Augustinus, de Christi Divina natura, \* Deus est, inquit, ubique totus, implens omnia secundum invisibilem majestatem in calo & in terra. Hac, quoad Deitatem Filii, Antiquitas.

III. Probatio Prarogativa Dei, per Multiprasentiam Spiritus Sancti.

SECT. IV.

PRobationis suæ fundamentum Patres posuerunt in Divi-I na Scriptura, quæ est fidei Catholicæ fundamentum வர்க்குமு. Locus is est ( quem nos in initio proposuimus tanquam arcem defensionis nostræ) Psal. 138.6. Quò ibo à Spiritu tuo? si assiendam in cælum, tu illic: si ad infernum descendero, ades, &c. & Inde Patres, inquit Bellarminus, pro-3. De In- bant Spiritum Sanctum effe verum Deum : Ambrof. De Spir. S. lib. 1. c. 7. Bafil. De Spir. S. c. 22. Cyrill. l. 7. De Trinit. Didymus lib. I. De Spir. S. Aug. lib. 3. contra h Suarezin Maxim.cap. 21. Necnon Suarezius Jes. h Catholici, inquit, ex hac proprietate Essendi ubique dicunt antiquos Patres Spiritus Sancti Divinitatem probasse, ut patet ex Augustino, Basilio, Ambrofio. Sic Jesuitæ duo: Quorum hic, locis citatis, Patrum nomina tantum notat; iste præterea testimoniorum loca verè designat: neuter autem Patrum horum verba recenset, sed nè attingit quidem, multò minùs argumenti corum vim ipsam explorat. Consultò sané: Nam hâc arre ( quæ est observatione Lectoris dignissima ) uterque ea quæ revera Pontificiæ causæ in istis testimoniis obstant, veteratoriè diffimulant. Dicunt quidem Jesuitæ, Patres allegatos probasse ex Scripturis Divinitatem Spiritûs Sancti & Ubiquita-

& Bellar.lib. carn. c. 11. 5. 2.

3. Thom. tom. z. difp. 48. 5.4. vat. I.

Suarez. ibid.

quitatem ejus. Veritatem hanc eorum nos illis gratulamur: fed medium, feu rationem, quâ Ubiquitatem & Omnipræsentiam hanc Deitatis Patres probarunt, hi penitus nos celant & à tergo relinquent. Astutiam hanc meritò exsecramur : facile enim illi intellexerunt, hosce Patres ex eo probasse Deitatem Spiritus Sancti, quia est in hominibus adeóque locis diversis simul. Illi verò, viso hoc Crocodilo, bibunt, vel potius pitiffant, & fugiunt illico : Id quod non modò ex Patribus jam per illos citatis, verùm etiam ex Athanasio, Nazianzeno, Hieronymo, & Hilario (quos nè

nominant quidem ) facile est evincere.

I. Athanafius, Plane eadem à Davide, inquit, tradita funt, & Athan. Pfal. 138. Quo 180 a spiritu tuo! Quibus verbis nos Tom. 1. Eedoctos voluit, Spiritum Sanctum esfe, quia omnia replet : Et pift ad Se-À FACIE TUA QUÒ DIFFUGIAM! SI ASSCENDERO IN COLUM, TU ILLIC PRESTO ES. SI DESCENDERO IN INFERNUM, TU IBI ADES. Consequentia conspicua satis eft, viz: Spiritus Sanctus omnia replet : Ergo eft Deus. Atque ideò compertum habemus eum omnia replere, quoniam illic simul & alibi loca occupat. Id quod multo expressions docer. ubi quæstio instituitur inter hunc Catholicum Patrem Athanasium & Arium hæresiarcham nequissimum, de Spiritûs Sancti Deitate; Athanasio illam affirmante, Ario verò negante. Primo in loco Athanafius contendit Spiritum Sanctum effe vbig, indeq; concludit, eum effe verum Deum. Consequentia apud hosce Catholicos Patres simpliciter abfolutén; Catholica. Sed antecedens, nimirum, Spiritus fan-Etus est ubique, fulcro egebat cui inniteretur. Hoc Athanafius adhibet, quod planèillud est quod nos asseruimus esse dogma fidei Cotholice, Queniam, nimirum, eft in pluribus Athan. Locissimul. Idq; demonstrat, Quia Angelis, inquit, of fantis cone. Nianimabus Patrum qua Des placuerunt , Apoftolisque prafto fuit: cen contr. Ipsi [uanous Aasama] longis intercapedinibus distances babue- Arium, p. runt Spiritum fanctum. Quod concedente Ario, insuper ad- finem.

didit,

didit, Nefarium esse, siquis negaverit eundem Spiritum san-Etum adfuisse etiam Apostolis, cum izuelonom, i. c. locis variis separabantur: Habemus in his verbis Arium concedentem antecedens: Idcirco argumenti telam contexens Athanasius considenter infert, Es Er, &c. Si igitur Spiritus sanctus aderat sanctorum Patrum animabus, si prastò fuit Apostolis ipsis, longis intervallis & intercapedinibus locorum disjunctis ob pradicationem verbi Dei, certè tunc universa implet Spiritus san-Etus, ubique essentialiter prasens, non aliter quam Deus Pater & unigenitus Filius ejus. Hactenus Athanasius: Cujus argumentum in brevi hoc enthymemate compingitur; Spiritus sanctus est in pluribus locis simul: est proinde Deus.

Sic fortiffimus fidei Catholicæ Achilles Athanasius, à Symbolo fidei Catholicæ per ipsum formato nobilitatus, qui hac sua argumentatione Arium fidei Christianæ hostem teterrimum pessundedit: ut hæc ejus ratio ab omnibus omnino Catholicam veritatem sapere meritissimè censeatur. Atque hanc ratiocinationem communem illi suisse cum Primitivæ Ecclesiæ Patribus aliis, ipsorum testimonia sequen-

tia declarant.

m Ambrof. lib. 1. De Spir.S x.7.

II. Ambrosius (ad annum CCCLXXIV.) 1. "Cum seitur omnis creatura, inquit, certis natura sua sit circumscripta limitibus, siquidem & ipsa invisibilia opera, qua non queunt locus & finibus comprehendi, substantia sua tamen proprietate clauduntur: 2. quomodo quis audeat creaturam appellare Spirisum sanctum qui non habeat circumscriptam determinatamque naturam? —Ideo cum Dominus servos suos Apostolos destinaret, ut agnosceremus aliud esse creaturam, aliud gratiam spiritualem, alios aliò destinabat, quia omnes simul ubique esse non poterant.

3. Dedit autemomnibus Spiritum sanctum, qui, licet separatis, Apostolis sic inseparabilis gratia munus infunderet. Quis igitur dubitet quin divinum sit quod infunditur simul pluribus, nec videtur?

4. Corporeum autem, quod videtur à singulis & tenetur. Sic ille. Hoc Ambrosii testimonium quatuor complectitur

plectitur enthymemata Romanæ fidei repugnantia: I. in his verbis, Omnis creatura: id est, Hac natura creata est circumscripta; ergo non potest effe in pluribus locis simul. II. in his, Dedit autem Spiritum: 1. e. Spiritus fanctus eft in Apoftolis, adeon, locis diverfis : ergo est Deus. III. in his, Corporeum autem: i. e. Hoc tangitur; ergo eft corporeum. I V. in his concludendi verbis, Quomodo quis andeat? &, Quis igitur dubitet ? i. e. Hac qua concludo nemo fanus audet inficiari: ergo fant de fide. Pontificii verò quid non audeant? qui 1. Naturam eandem circumscriptam esse in pluribus locis fimul; 2. Eucharistiam, quamvis tangibilem, non esse tamen corpoream; 3. Eandem naturam Christi simul circumscriptam & non circumscriptam esse, dicunt, per quæ attributa Ambrofius naturam creatam & increatam, tanquam

per terminos contradictorios, aperte distinguit.

III. Tertius est Basilius (ad annum CCCLXX.) " Two n Basil. De The distant is tries and the server in the server of the s Reliquas potestates omnes in loco circumscriptas effe fide tenetur. finem. Nam Angelus qui asftabat Cornelio non erat in eodem loco quo erat cum asstaret Philippo; neg, qui locutus est Zacharia ab altari, per idem tempus etiam in cælo suam implebat stationem : At Spiritus sanctus simul & in Abacuc operatus, & à Daniele in Babylonia creditus, & in cataracta cum feremia, & cum EZechiele in Chobar. Spiritus ENIM DOMINI REPLEVIT ORBEM TERRARUM. QUO IBO à SPIRITU TUO? Sic ille, comparationem instituens inter omnes Spiritus creatos, quos Auraluns, Virtutes, vocat (utpote Angelos) & Spiritum increatum atque æternum, qui est Spiritus fanctus. Hujus primitivi Patris enthymemata funt duo. 1. Nullus Spiritus creatus, ex. gr. Angelus, est simul in diversis locis: ergo nullus creatus spiritus est Deus. 2. Spiritus sanctus simul eratindiversis Prophetis, cum in diversis regionibus perspatia intermedia separati erant : ergo est verus Deus. Hiccine ut quis ogganniat, Fieri tamen posse ut creatura sit in pluribus locis,

locis, quamvis non ut Dem, sed aliena virtute: Aridum hoc & futile responsum: Quia Basilius, ut probet Spiritum san-&um esse Deum, Angelos verò & spiritus alios quoscunq; Divinæ naturæ esse expertes, non arguit à causa coexsistentiæ in diversis locis ad effectum, ( ut, Spiritus fanctus eft Deus; ergò coexsistitin pluribus locis) sed simpliciter ab ipsius coexlistentiæ effectu ad probandam formalem causam, in hunc modum ; Spiritus fanctus coexfistit in diverfis locis per intermedia spatia separatis; ergo est Deus. Denique Basilius, quò omnem ambiguitatem tollat, oftendit se de fide tenuisse, naturam Angelicam uno in loco eodem tempore esse conclusam: sic enim misu), inquit, i. e. creditur, seu fide tenetur.

lex. De Sp. fanct. quod non est creatura.

IV. Cyrillus Alexandrinus (ad annum CCCLXII.) cyill. A- ex superiori Scriptura, Pfal. 138. Quo 180? ° Cum inloco & circumscriptione, inquit, intelligantur qua facta sunt; Spiritus autem sancti non sit (viz. circumscriptum esle) de que pfallit David, Quo 180 à SPIRITU TUO? Connexio argumenti ejus est hujusmodi; Spiritus sanctus non circumscribitur in loco, quia de eo scribitur, Quo 180 à SP 1-RITU TUO! ergo non est creatura, ut alia qua facta sunt omnia; & proinde est Deus. consequentia cum aliorum Patrum argumentis per omnia concordans.

\* Tefte Bellaim. De Script. Ecclef. anno 361. P Didym. Alex. p.1.De Spir. fandt. (Hieron interprete) Exftat in Bibliotheca Patr. tom.

V. Quintus (& in Jesuitarum nomenclatura ultimus ) est inclytus ille Didymus Alexandrinus (ad ann. CCCLXI.) quem Hieronymus ad intelligendas Scripturas Magistrum fuum agnovit. E libro quem \* Hieronymus ipse Latinitate donavit, verba ejus, à Jesuitis silentio sepulta, in lucem proferam. Is ex eadem Scriptura, Pfal. 138. Quo 1 Bo? P Ipfe Spiritus fanctus, inquit, si una effet de creaturis, saltem circumscriptam haberet substantiam. Spiritus autem fanctus, cum in pluribus fit, non babet fub ftantiam circumfcriptam, sicut universa que facta sunt. Mittens enim Jesus pradicato-6 pag. 679. res, replevit eos Spiritu, & dixit eis, Euntes Docete

OMNES

OMNES GENTES. Quamvis non omnes Apostoli pariter ad omnes gentes profecti funt, sed alii in Asiam, alii in Scythiam, & alit in alias dispersinationes. - Si igitur bi in extremis finibus terra ob testimonium Domini constituti, distabant à selongissimis spatiis, aderat Inhabitator, &c. Sic ille. Argumentorum ejus concatenatio hæc est: 1. Spiritus sanctus non est una ex creaturis, quia non est circumscriptus.2. Non est circumscriptus, quia est in pluribus locis simul. 3. Est in pluribus locis fimul, quia est fimul in Prophetis & Apostolis per varias nationes dispersis & separatis. 4. Denique, est in locis per intermedia spatia separatis. Ergò est Deus.

Sic ille juxtà cum aliis Patribus sanè se Sone un rel mos.

VI. Sextò, in scenam producitur Augustinus, hæreticos Arianos oppugnans, qui negabant Spiritum fanctum effe Deum. hoc argumento illos adoritur; 9 Cum sic laudetis 9 Aug.cont. Spiritum sanctum, ut in sanctificandis fidelibus ubique prasen- pift.l.3.c.24 tem effe dicatis, tamen negare audeatis esse Deum? Sic ille. Hæretici igitur illi concedebant, Spiritum sanctum prasentem ese ubique in sanctificandis fidelibus; i. e. ubicunque fuerint: neque enim fideles unquam omnia terræ, maris, cœlíque spatia occuparunt. Et hanc esse vim hujus rationis nemo nescit. Perinde atque habetur in Tertulli Rhetoris oratione, Act. 24. Felix laudatur propter curam & providentiam quam de Judæis habuit mirm re a mura xi, i. e. semper & ubique, haud aliter ubique pro ubicunque, quam semper pro quandocunque occasio tulerit. De qua voce, ex testimonio Hieronymi, infrà plenius. Et tamen Augustinus per hoc argumentum, quòd Spiritus sanctus inest in fidelibus omnibus ubicunque fuerint, concludit eum esse Deum: coque schemate dicendi ( per interrogationem ) utitur; quod omnem infallibilitatem innuit; Ettamen audetis, inquit, negare Spiritum fanctumeffe Deum?

VII. Septimus qui huc accurrit est Gregorius Nazianzenus, (ad annum CCCLXX.) qui Spiritus fancti Deita-

" Gregor. Naz. orat. 37. ante finem.

tem probaturus, "Spiritus fanctus, inquit, per omnes Spiritue intelligentes penetrat, boc eft, Angelicas, ut opinor, virtutes; quemadmodum per Propheticos & Apostolicos spiritus eodem tempore zi in es autois tions, etiam cum non erant in ei (dem locis: alii enim corum alibi fusi & dispersi erant. quod quidem per-(picue oftendit, eum nullius loci circumferiptione coercert. Ità hic Pater, quem Ecclesia propter doctrinam ejus undique orthodoxam per excellentiam Theologum indigitavit. Ex his perspicuè nobis liquet, apud Ecclesiæ primitivæ Theologos Catholicos hoc unum argumentum fuisse in se azibmson. & ad istius seculi hæreticos refellendos per se intralinar atque convincens, nempe, Nihil eodem tempore in diversis locis ex-

VIII. Hieronymus (ad annum CCCXC.) opportunè

fiftere prater unum Deum.

Hieron. De quing; qu. ad Marcel.

adeft, dubium hoc foluturus, Quomodo, cum Christus discipulis suis promisit perpetuam suam præsentiam, tamen non ità multò post ad cœlum affcendit? 'Si Dominum Dei Filium consideres, inquit, de que David, Quo IBO à SPIRITU TUO? crat uno codémque tempore cum Apostolis in omnibus locis ; cum Thomain India, cum Petro Roma, cum Paulo Illyrici, &c. Sic ille, pro Christi Deitate strenue dimicans. Exstat Hieronymi testimonium (nè fortè Adversarii impingant, tanquam quod doctrinæ huic repugnare videatur) quod hoc in loco expendere pretium operæ duxi: Dixit revera Hieronymus, I Si Agnus ubique eft, & fancti ubique effe credendi funt, qui sequuntur Agnum ubicunque est. Quorum verborum diffi-Bellar. De cultatem expedit ex Adversariis nostris Bellarminus: Locus ipfe, inquit, solutionem habet. Nam certum eft, Sanctos non effe ubique fimul, fed successive, id eft, poffe mier are ad que loca voluerint, uti etiam Agnus potest. Hac ille, apposite satis. Hoc enim vult Cardinalis, Vocem Vbique non propriè & stricte poni, sed large, ad fignificandum Obieunque. Jam igitur ad superius testimonium mentes reflectamus, quod clarius est quam ut possit eludi ; nimirum, n' Exsistere ibi & alibi fimul, est argumentum Deitatis. IX.

Idem, cont. Vigilant. Incarn. lib. 3.cap.18.5. Respondeo

ad primum

IX. Nono in loco fuccedit Hilarius; qui quantam autoritatem obtinuit, & quidem meritò, in Ecclesia Dei, notius est quam ut ulla mea commendatione egeat. Is in Pfal. 124. recitans verba sequentia, Ecce ego vobiscum sumusque ad con-Summationem mundi ; " Spiritus namque adeft, inquit, omnia "Hilar.in penetrans & continens. Non enim fecundum nos corporalis eft, Pfal.124. ut cum alienbi adfit, abfit aliunde. Sic ille. Que est proculdubio ipliffima fuperiorum Patrum ratio; nempe, Spiritus fanctus ità est alicubi, ut sie simul alibi : Ergò, ut Deus, omnia implet. Nullæ hie quoque ambages. Hæc Patrum testimonia fingula Adversariorum animis satisfacere possunt, nedum universa illis ora prorsus occludere.

## Omnis respondendi asque evadendi spes Pontificiis omnino interclusa eft.

### SECT. V.

Um nemini non constet, Patres antiquos evidenter probaffe Spiritum fanctum effe Deum ex eo quòd est ubique, hinc prima tollitur Adversariorum exceptio, Fieri posse ut Creatura sit in pluribus locis, sed non ut Deus; quia Patres per ni, mangel, ubique effe, probarunt Deitatem, & per maumin, multiprasentiam, demonstrarunt no mu mazed. Altera Adversariorum distinctio hæc fuit; Posse nimirum Creaturam in variis locis coexfiftere, licet non secundum cursum Naturæ, tamen aliena, i. e. Divina, virtute. Quam veteres Patres multis rationibus funditus everterunt : Dixerunt enim fic coexfistere effe folius Dei : quod & ex unitate rei creatæ demonstrarunt, quæ, si esset in locis non continuis, non effet in se una. Ut nobis planissime constet de infallibilitate hujus doctrinæ Catholicæ, quâ Hereticos veteres partim Christi Deitati (Ebionitas, Arianos, Adamitas, Marcionitas) partim Spiritui fancto adversantes ( Macedonianos, Eunomianos, Pneumatomachos ) expugnarunt : ut

taceam insignem injuriam hereticisipsis factam, quasi illi tam infruniti tamque sungi essent, ut crederent creaturam ullam posse unquam in pluribus locis coexsistere natura sua pro-

priâ, absque Divina virtute.

Postremò Antiquitas semper Omnipræsentiam & Omnipotentiam ejusdem infinitæ Deitatis æquiparabiles proprietates essentiales esse judicavit: Quibus non obscurè Cardinalis adstipulatur, ubi in quosdam Sectarios invehitur; <sup>2</sup> Quid de iisdicam, inquit, qui dum in Christicarnem Omnipotentiam, Omniprasentiam omniáque attributa Divinaconferunt, eam sine dubio cum Divinitate confundunt? Sic ille: qui essem laqueis quibus alios irretire satagit seipsum constrictum dedit: Quia proinde ipse & alii dicentes carnem Christi posse esse omnipræsentem, seu ubique, licèt aliena virtute, possunt idem de Omnipotentia affirmare, quod est Divina attributa confundere, & planè asserere carnem Christi posse esse Deum. Hactenus de Creatore Deo. Sequitur de Creatura, primùm Spirituali, dein Corporali.

Praf. suå in libr. De Christo, S. Quid jam.

## CAP. V. De Creatura Spirituali.

I. Contra Coexfistentiam Angelorum in diversis locus unanimis antiquorum Patrum consensus.

SECT. I.

a Athanaf. tom.1.Epift ad Serap. pag.201. Thanasius; at the side of the state of the s

in loco exfiftere necesse est. Hanc fuisse germanam Athanasii fententiam, superiora ejus testimonia luculenter probant: unum, quo docuit, \* folius Dei effe, simul in duobus effe locis; alterum, quo probavit, Deitatem Spiritus fancti exeo demonstrari, quod simul in diversis locis exsistat. Hæc quam fint confona, quis non videt?

cap.4. 5.2.

II. Bafilius de omnibus Creaturis spiritualibus, (quas Anduers, virtutes, vocat; ) b In loco circumscripte effe credun- " Supra, tur. Sic ille : qui instantiam etiam supra dedit in Angelis; Angelus qui as fabat Cornelio non erat codem loco quo erat cum afftabat Philippo, &c. ut probaret Angelicam naturam in eo distingui à Spiritu sancto, qui simul erat cum Daniele in Babylonia & cum Ezechiele in Chobar. Quapropter, judice Bafilio, non minus infeparabilis est ab Angelis Circumscriptio feu terminatio in uno loco aut Ubi; quam competit Spiritui sancto non in uno loco circumscribi, cui absque fœda contradictione Circumscriptionem in loco nemo potest tribuere.

III. Ambrofius, Seraphin quod jubetur, inquit, ex fequi- Ambrof. tur ; Spiritus quod vult dividit: Seraphin de loco in locum De Spiritu transit, non enim complet omnia ; sed ipse repletur à Spiritu. Sic cap.10. ille: nempe, Spiritum fanctum in duobus ab Angelico Spiritu discerni: I. Quòd Spiritus sanctus semper quod vult exsequitur; Angelicus autem non absoluto suo arbitrio regitur. 2. Quòd Spiritus sanctus omnia loca replet; cùm tamen Angelus duo loca occupare nequeat, nisi migrando ab uno in alium. quod infertabsolutam impossibilitatem exsiftendi fimul in utroque; ut & Jesuita \* suprà docuit, & Au- \* suprà, gustinus \* infrà confirmaturus est.

IV. Damascenus: d Angelus non dicitur ese nusquam, cap.6. 5. 2. sed alicubi intelligibiliter circumscribi ubi operatur : non enim Damasc. potest secundum fidem in diversis locis operari. More pais Ocod Sta ro L. De Ormurazed xt rautir cropyair, Nam solius Dei est ubique secundum cap. 17. idem operari. Circumscriptum autemest quod loco aut tempore,

cap. 1. 5.2. \* Infra. thod. fide,

De orthod . fid:, c. 3.

ant remaifer derauldrila, comprehen fione comprehendieur. Incircum criptum, qued nullo horum continetur. amelyenton & so pubror & vo oun, leitur fola Divinitas eft incircumferipta natura. Angelus tempore circum scribitur & loco intelligibili. -- Corpora verò & principio & fine (viz. temporis) & loco terminae Idem, l.a. ta funt. Rurfus idem Damascenus; e 'Aysexa mei yearlu. Ere pie giar ès uparp, in inte ce th ph. n iss the phe wood was buchen, den imarapolum ir të bugarë . i. c. Angeli funt circumfcripti. nam cum sunt in celo, non exfiftunt in terra : & quando à Deo in terram mittuntur, non remanent in cale: Hæc ille: quibus Adversariorum distinctionum fibræ radicitus evelluntur. Ratio prima; Nusquam potest esse Angelus nisi ubi operatur: At non potest Angelus simul operari in duobus locis. Probat; Quia hoc est soli Deo proprium. Ratio secunda; Quia Angelus non esse potest nisi ubi circumscribitur: Circumscribi autem, est in uno loco aut Ubi comprehendi; quod Angelo necessarium est. Probatio duplex: I. Quia non circumscribi soli Deo competit: 2. Quia eadem est imposfibilitas Angelo exfistendi in diversis locis fimul, ac simul esse in diversis temporibus: Ergò non est Angelusin terris & in coelo simul. Ne quis putet eum argumenta tantum topica & probabilia urgere, diserte dicit se arguisse secundum sidem. nec mirum: nam per argumenta hæc sidei hostes Hæreticos veteres expugnari Patres omnes censuerunt.

Gregor. Moral.1.2. cap.3.

Gregorius Magnus Pontifex: f Angeli, ut & nos, loco circumferibuntur. Comparatione quidem corporum nostrorum, Spiritus sunt : comparatione Spiritus incircumscripti, corpora funt. Sie ille. Breve hoc quidem sed minime leve testimonium, quo inter Spiritum non-circumscriptum & circumscriptum distinguit, tanquam inter Deum & non-Deum. quo nullum est argumentum apud antiquos Patres solennius. Hæc de Spirituali natura Angelica.

De natura Spirituali Humana, que est hominis Anima: Et, contra possibilitatem Multiprasentia ejus; I. Ex Scriptura.

#### SECT. II.

A Postolus Paulus non obscurè docet impossibilitatem Acoexfistentiæ animæ suæ in diversis locis: Ergò eadem impossibilitas de quavis anima necessariò sequetur. Sanctus Apostolus de se olim ; Novi hominem ( sive in corpore sive extra corpus, nescio. Deus novit ) raptum in paradisum. Apostoli parenthesin penitus introspiciamus, ut quid sciverit nesciveritque rectiùs intelligatur. Ignorasse eum utrum anima ejus eo tempore intra an extra corpus exstiterit, palam est : Nescio, inquit: Deus novit. Attamen optime intellexit, fieri non posse ut simul intra & extra corpus essets ut apertèliquet ex accurata ejus divisione & discriminatione membrorum. quæ verba, majoris ¿nepala ergô, repetit; Sive in corpore, five extra corpus. Per quam disjunctionem excludi & exulare omne terrium, tanquam impossibile propter contradictionem, necesse est, nempe, ut anima ejus esset in corpore & extra corpus fimul. Summa est: Hoc Pontificie fidei, quâ credunt Corpus Christi tum intra tum etiam extra Eucharistiam contineri, lethale vulnus infligit.

## II. Probatio, De anima humana, ex Patribus.

#### SECT. III.

Lim de animabus defunctorum opinio hac occupabat mentes quorundam, ut eas ad diversa monumenta & tumulos eodem momento apparuisse putarent. Quos ut ab hujusmodi insomniis præstigissque abduceret Athanasius, & Athanas 5 Quomodo, inquit, cedo mihi, una exfiftens, Petri aut Pauli, quast. ad anima, potest eodem momento apparere in suo monumento & in Antioch. 26 mille templis per tatum mundum? mille templis per totum mundum ? i. e. ad tumulos suo nomi- tur c.3.5.2.

ni dicatos, & in quibuscunque orbis terrarum templis simul. Ubi vox <u>Quomodo</u> non est dubitantis hominis, sed vehementiùs negantis omnimodam possibilitatem coexsistentiæ animæ ad diversos tumulos. Nec simpliciter dixit, <u>Quomodo</u>? sed adjectà causali particulà enim, <u>Quomodo enim</u>: ità ut jam sit conclusum in causa ex uno hoc Patre, Catholicæ Ecclesiæ (omnium judicio) Athletà invictissimo: cùm præfertim præter illos qui de rebus mysticis mysticè locuti sunt (ut ostendemus post Parte 2.) nullus est omnium Patrum, quòd sciam, quem Adversarii adduxerunt asseveranter contranitentem. Nunc discussà naturà Spirituali Creaturarum, ad Exsistentiam Corporalem sestinamus.

## CAP. VI.

# Contra Coexsistentiam Corporalem in pluribus locis:

I. Ex Patribus, de Corpore in genere : & primò ex Cyrillo Alexandrino.

SECT. I.

Æc speculatio spectat ad quæstionem de Corporis-Exsistentia in genere, priusquam de individuali corpore Christi aliquid definiamus. Hicetiam atque etiam monendus est Lector, Patres, quotiescunque mentionem faciunt Circumscriptionis, intelligere Exsistentiam in uno solo loco; id quod hactenus patuit, ubicunque de Angelorum & Animarum circumscriptione verba secerint.

Cyrilli testimonium est eximium: h Si verè sectionem & partitionem Divina natura, ut illi dicum, reciperet; & intelligeretur ut Corpus: si autem hac, & in loco omnino, & quantitate: & si quanta facta esset, non essegeret circumscriptionem.

h Cyrill. Alex. tom. 2. lib 2. De Trin. Sic ille. Quo uno, præsertim Patris adeò illustris, tam Inculento testimonio contentus esse quivis posset cui non adlubescit hujus undique Catholici Patris judicio refragari; quippe nullus omnino asseverandi modus inpamadraes exco-

gitari potest.

Cyrilli ratio foriten in se complectitur; qui est coacervata argumentatio & ex mediis pluribus consistens: Omne Partibile est Corpus; omne Corpus est Quantum; omne Quantum est Circumscriptum in loco: Ergò Deus ipse, si Corpus esset, tum Quantum quid esset, necnon Partibile, atque etiam Circumscriptum in loco. In loco, inquam; nè quis loca plura comminiscatur. Hoc testimonium nobis instar Lydii lapidis esse poterit, ad quem distinctiones Jesuiticas, tanquam nummos adulterinos, exploremus. Potest, inquiunt, idem Corpus esse incircumscriptum, es potest in pluribus locis exsistere, sed non ut Deus, nec proprià sed aliena virtute. Certè, judice Cyrillo, haud minus corpus sine loco seu non circumscriptum, quàm corpus quantum non quantum esse potest.

Quinimo testimonium Cyrilli Adversarios nostros adhuc premit fortiùs, & Multipræsentiæ omnimodam possibilitatem tollit. Si Deus, inquit, Corpus esfet, tum quantum esfet, nec esfugeret circumscriptionem. Quæ est arguendi vis donatum, perinde ac si quis hypotheticè sic argumentetur; Si glacies ignis esset, calida esset, nec essugeret subtilitatem. Ecqua major possit esse demonstratio contradictionis, adeóque impossibilitatis, in igne, ut vel non calidus vel non sub-

tilis fit, ullà vel fuà vel alienà virtute ?

S. Augustinus adversus Exsistentiam Corporis ullius simul in diversis locis.

SECT. II.

A Ugustinus, quamvis ex proposito tractet de Exsistentia A corporis Christi, tamen generalem propositionem, veAugust.

Epist., 7.

ad Dardan.

luti decretum Catholicum, profert; <sup>1</sup> Spatia locorum tolle corporibus, inquit, & nusquam erunt: & quia nusquam erunt, necerunt. Ergò docuit Augustinus, inquimus nos, absolutam impossibilitatem exsistentiæ cujuscunque corporis absque circumscriptione in loco. Sed quid agimus? huic luci meridianæ Bellarminus responsum suum, veluti nubem aut velum, obtendit: cujus quatuor membra observavimus.

k Bellarm. lib. z. De Ench cap. 7. §. Quæ omniz.

1. Verba Augustini, inquit, nihil pugnant cum sententia nofira de Eucharistia. Mirum hocadmodum; cum præsertim vos omnino negetis Christi corpus in Eucharistia occupare locum aut replere spatium, quod, n, non replere spatium, cuiquam corpori competere Augustinus negat strenué.

Idem, ibid.

2. 1 Probat Augustinus, inquit, Corpus in se extensum esse ex eo quòd occupat certum loci spatium, sed non indè sequitur non posse extensum esse in se nissoccupet locum. Falsum hoc quoq: nam, Spatia, inquit, tolle corporibus, & nusquam erunt. Non verò dici potest id spatium esse corporis ad quod corpus ipsum non extenditur: quia extensio partium corporis in se est ratio formalis extensionis ad locum. Non sunt igitur corpora absque spatio.

m Idem, ibid. §. Secundò. a. \*\*Dicit Augustinus, inquit Cardinalis, corpora ità esse in loco ut non pendeant à loco: quodintelligendum est de corporibus qua sunt infracalum. Falsum pariter: loquitur enim Augustinus generaliter, Tolle, inquit, spatia corporibus, &c. nimirum quibuscunque, absque ulla exceptione omnino. imò verò etiam in hoc generali Christi corpus complexus est; quia de eo pracisè ibidem pramonuit, Cavendum essent veritatem corporis ejus auseramus. Quod nè fiat, instruit praterea lectorem suum, dicens, Tolle spatia à corporibus, & nusquam erunt, ut\*instrà pleniùs constabit.

\* Cap.7.

4. Cæterum Cardinalis opinationis suæ rationem adhibet, cur corpus non necessario extendatur ad spatium: Siquidem, ut sape diximus, inquit, ultimum cælumnon est in spatio vel loco aliquo, sed est in seipso é in Deo. Sic ille: nempe,

1bidem.

corpus

corpus effe in Deo. phrasis insolens! sed ænigma Jesuiticum nihil moramur : eum philosophantem audiamus. Calum ultimum, air, non est in spatio vel loco. Sed dabit nobis veniam, fi (Pontificiorum ipforum æstimatione) Philosophorum Principi Julio Scaligero potius affensum præbeamus. " Non "Scalig. est igitur locus, inquit, exterioris corporis ambiens superficies, dift.3. sedid quod intra superficiem continetur. Et paulo post; Manifestum est, quemadmodum calum est in loco, & fane in suo spatio quod occupat. Sic ille. Quare nec in hac controversia locus restringitur ad significandam superficiem exterioris corporis. fatis nobis erit, locum accipi pro quocunque spatio aut quolibet Ubi quod corpus occupat, licèt (ut summum cœlum) terminetur & circumscribatur tantum superficie & dimensionibus suis. Valet enim, & aternum valebit, hoc Augustini testimonium; Tolle spatia corporibus; & quia nufquam erunt, nec erunt. Contradictio ista quam Coexsistentia omnis corporea infert, manifesta est: Propterea qui negant corpus ullum esse in certo & determinato spatio, pari necessitate concludant oportet, idem corpus simul esse & non-corpus.

II. Augustinus, de Corpore in genere, Secundum cor- August. pus homo est in loco, inquit, & de loco migrat; & cum ad alium traft. 31. in locum venerit, in eo loco unde venit non est: Deus autem implet omnia ubig totus, nec secundum spatia tenetur locis. Sic ille. Hic igitur de corpore, quatenus fingi possit esse in diversis locis. Contra quod Augustinus modò, Non est, inquit, in loco de quo migrat, cum ad alium locum venerit: id est, per illam intercapedinem tum temporis tum etiam spatii locorum quando migrat corpus à termino à quo ad terminum ad quem. Ergo, juxta mentem Augustini, nullum corpus migrans (ex. gr. ) à Thebis ad Athenas, cum Athenas advenerit, potest eo tempore esse Thebis, unde primo migraverat. Agi enim hîc, perspicuum est, de impossibilitate coexsistentix, quia collatio hie sit, quoad coexsistentiam in locis, in-

ter hominem & Deum: Homo est in loco, &c. Deus antem, &c. per quam antithesin excluditur potentia omnis constituendi hominem in diversis locis simul. De aliis Augustini testimoniis (quæ quidem multa sunt, quæque propriè exsistentiam corporis Christi attingunt) alius sese offeret disserendi locus. Nos institutum persequamur, de Corpore in genere.

P Aug. De Civit. Dei, 1.22.6.29.

III. Augustinus, illam quæstionem versans, Quibus oculis sancti visuri sint Deum, & de spiritibus verba faciens,
p Longè itaque alterius erunt potentia, inquit, si per eos (viz.
spiritus) videbitur incorporea illa natura, qua non continetur
loco, sedubique tota est. Non enim, quia disimus Deum in cælo
esse es in terra, —aliam partem dicturi sumus eum in cælo habere es in terra aliam, sed totus in cælo est, totus in terra; non
alternis temporibus, sed utrumque simul: quod nulla natura
corporalu potest. Sic ille. Hæc est alia impossibilitas: de qua
\* insta pleniùs & opportuniús.

\* Cap.9. Selt. 3.

## III. Arnobius, (ad annum CCXXXV.) adversus Polytopiam Creatura corporalis.

#### SECT. III.

Anobius annis plus centum Augustino prior, de Ethnicorum diis agens, quos illi credebant, quatenus naturas humanas habebant, in ipsorum deorum simulacris habitare. Hanc eorum delirationem solidis & pellucidis argumentis retundit, in hunc modum: a Singuline, inquit, in singulis simulacris habitant? toti, an partiliter, at que in membra divisi? nam neque unus Deus in compluribus potens est uno tempore inesse simulacris, neque rursus in partes sectione interveniente divisus. Sic ille. Instituti nostri non est hoc membrum posterius discutere. Videamus quomodo probet deos Ethnicorum (quos illi humanæ adeóque finitæ naturæ esse tenebant) non posse eodem tempore in compluribus inesse simulacris.

q Arnob. tib.6. adverf. Gentes.

Constituamus, inquit, decem millia simulacrorum toto esse in orbe Vulcani: numquid effe, ut dixi, decem omnibus in millibus potis eft unus une in tempore? non opinor. qua caufa? quia que funt privata fingulariaque natura, multa fieri nequeunt fimplicitatis (un integritate fervata : & hoc amplins nequeunt, fi hominum formas dii habent, opinatio ut vestra delirat. Sic ille. Statimque membrum secundum oppugnat, quatenus dii confiderantur aut ut toti aut in membra divifi; de quibus nihil est hic nobis negotii. Redit ille demum ad membrum prius, de coexfistentia deorum Ethnicorum, qui (juxta sententiam corum) quoad humanam & finitam naturam fuam in diversis simulacris exstiterunt: Si autem, inquit, in cun-Etis idem ese dicetur, perit omnis ratio atque integritas veritati, fi hoc fuerit fumtum, poffe unum in omnibus uno tempore permanere : aut deorum est unufquifg, dicendus ità ipsum semet ab ipso se ipse dividere, ut & ipse sit & alter, non aliquo discrimine separatus, fed ipfe idem & alius. Quod quoniam recufat & respuit aspernaturque natura, aut innumeros dicendum est confitendumque esse Vulcanos, si in cunctis volumus eum degere atg, inesse simulacris, aut erit in nullo, quia esse divisus natura probibetur in plurimis. Hæc Pater Arnobius quam accuratissime in opere suo contra deos Gentium, omnium confessione, genuino, in libros septem distributo. De cujus Catholica fide Pontificii suum hoc interponunt judicium; \* Arnobius, \* Epift. ante ut oftenderet se sincero animo velle profiteri religionem quam ha- lib. Arnob. thenus impugnafet, elucubravit adverfas priftinam religionem Bar. edit. luculentos libros: at que his tandem, veluti obfidibus datis, pietatis fædus impetravit, anno Dom. CCC. quo tempore regnabat Dioclesianus. Cujus fidei testes sant libri adversus Gentes. Nunc igitur in hoc fexto libro adversus Gentes habemus Arnobium fidei suæ præconem, & in ejus sententia allegata Catholicæ fidei, i.e. nostræ, clarissimam professionem.

Hîc vos appellamus, quotquot estis, cujusvis ordinis, gradus notave, Adverfariinostri Pontificii Doctores univer-

fi, útque nobifcum hujus Patris exactiffimo judicio fuffragemini hortamur: cujus conclusio est, Veritatis rationem omnem tolli, si dicatur quenquam humanum deum,ex. gr. Vulcanum, posse uno tempore pluribus in locis remanere. Argumentum ejus (quo nullum in Scholis arguendi medium æftimatur validius aut inexpugnabilius) à contradictoriis deducitur: Quia ità nimirum sequeretur, ut iste Vulcanus sit simul idem & alius, adeoque idem & non idem. Quod luculentà ratione probat, Quia esse in diversis locis eodem tempore, divideret idem à seipso. quæ est ipsissima ratio quâ nos Protestantes vestram De Christi præsentia simul in diversis

altaribus doctrinam jam \* fuprà expugnavimus.

Hic rurfus non pigebit nos Adversariorum distinctionem ludicram repetere : qui, Pose, aiunt, corpus unum coexsistere in diversis locis, non quidem sua natura, ut Deum, sed virtute aliena, ut corpus Christi in mille altaribus. Hanc jam ad Arnobii testimonium tanquam ad amussim exigamus: qui 1. non folum negat hoc posse Ethnicorum deos (quibus tamen illi Divinam virtutem tribuebant; sed etiam 2. imposfibilitatem explicat verbis empyunnois, Potestne Vulcanus decem millibus simulacris inesse simul? non opinor. qua causa? Rationem reddit. animadvertite, quæso; Quia Vulcanus, ut & cateri dii Gentium, erat, opinione Ethnicorum ip forum, bumana forma.

IV. Anselmus post annos CIDLXXX. à Christonato, adversus doctrinam De Coexsistentia corporis in diversis locis.

#### SECT. IV.

Nielmus Episcopus Cantuariensis circa annum Domini cIolxxx. vixit, quem Ecclesia Romana Sanctum indigitat, atque etiam colit. Is librum edidit quem Monologium inscripsit, qui liber inter illa opera ejus habetur de quibus

\* Cap. 1. Sect.4.

quibus Bellarminus, De his quaftio nalla fieri debet. Ibi Bellar. De Deitatis ipsius Æternitatem Omnipræsentiamque copiose settes. Eriptor. Tit.
explicat. Ea proferam quæ quæstioni propositæ maxime Anselmus, accommoda videri possunt, quaque fideliter excerpsimus: (ap.21. Ubi distinguit Coexfistentiam (ut vocat) famma natura, i. e. Divina, ab omni effentia creata. Primo in loco de Divina natura: Summa natura, inquit, ea tota in fingulis locis & Anfilm. temporibus. Contrà de re creata; Qued totum est in alique in Monelog. loco, nihileft ejus quad codem tempore fit extra locum. Rurfus, 21, 22. De infinita Dei natura, Ità tota eff, inquit, in fingutis tocis & temporibus, at nulla legeloti aut temporis cogatur. At quoad res creatas, Es, inquit, que fic funt in loco vel tempore in loci spatium vel temporis diuturnitatem non excedant, de bis que bujusmodi sunt, unum idémque totum similiter non posse esse totum in diversis locis & temporibus, omni veritate asseritur. Hæc ille.

Anselmum tune Romanæ Ecclesiæ addictissimum fuisse negabit nemo. An igitur ejusdem Ecclesiæ sidei hodiernæ adhæferir, videamus. Illa nune ftatuit; Umm idémque corpus Christi in mille altaribus eodem tempore coexsistere. Anselmi verd fides quid? Unum idemque totum similiter non poffe effetn diversis locis, omni veritate afferitur. Altera igitur fides alterinecessario repugnat, etiamsi distinctionem suam Adversarii quasi obicem nobis opponant, nempe, Idem tosum corpus posse esse in diversis locis, quamvis non secundum carfum natura, tamen aliena virtute. Imò verò responsum hoc Anselmus ratione triplici diffipat & diffolvit. 1. Quia collatio per oppositionem facta est inter posse coexsistere &: non pose coexsistere, tanquam inter proprietates incompossibiles. 2. Quoniam eadem est impossibilitas coexsistendi in diversis locis quæ est in diversis temporibus : at hæc, ex unanimi Pontificiorum judicio, est impossibilitas summa, & monstrum nefandum. Quamvis enim loca permanent, & tempora fluunt & transeunt, ut revocari nequeant, tamen locorum . locorum spatia separata non magis simul sunt quam diversa temporum momenta. Idcirco Adversarii nostri fremant licet, nos Antiquitati suffragabimur. 3. Huc vel maxime facit ea quam addit suæ sententiæ Becaions & affeveratio: hæce Qua, inquit, omni veritate afferitur. quafi cui non fit aflaift, aut que nulla vi ingenii nullisve distinctionum strophis perverti queat. Hucusque de Exsistentia Corporis in loco in genere, juxta antiquorum Patrum fidem Catholicam de Polytopia, quam illi, tanquam Deitatis prærogativam, contra tum Hæreticorum tum etiam Ethnicorum infaniam unanimiter constantérque propugnarunt. Nunc ad scopum in quem primum collimavimus accedamus propius, de facrofancto Christi corpore.

## CAP. VII.

De sacratissimo Christi Corpore, quoad ejus essentialem Exsistentiam in loco.

Anc nos provinciam nunc fustinemus, ut integritatem humanæ Christi naturæ tueamur, tanquam fummum propugnaculum defensionis nostræ. Nè verò quis putet nos cum umbris aut larvis luctari, en vobis cohortem veterum Hæreticorum numerofissimam, qui ad corporis Christi veritatem labefactandam omnes ingenii vires virúsque effuderunt.

Multiplices hareses fuisse, à quibus vera proprietates corporis Christi oppugnata, & tantum non expugnata, fuerunt.

SECT. I.

3. Delncarn.cap. 2.

Bellar. fib. TTOc nimis verum effe Adversarii nostri minime ignora-Trunt: inter quos Bellarminus, " Docebat Eutyches, inquir, unam effe Christi naturam ex Divinitate & carne; negans carnem Christi ejusdem effe natura cum nostra, sed apparentem, phantasticam. Notandum est, inquit, hanc haresin exortam fuiffe ante tempora Eutychetis. Idem enim antea docuerat Apollinaris, ut testatur Epiphanius, Augustinus, Vincentius, Athanasius, Ambrosius, & Cyrillus : qui omnes mortui erant cum Eutyches exortus est. Sic ille. Dignum hoc est quod omnium lectorum memoriæ imprimatur : Ex quo facilè notare nobis liceat, Patres istos primitivos, quoties defendebant corporis Christi integritatem, toties in veteribus Hæreticis oppugnandis calamos suos exercuisse. Secundo quæritur, Ecquo laudabili prætextu humanæ Christi naturæ veritatem sublatam Hæretici voluerint? Theodoretus in Eutychianis Hæreticis refellendis rem expediet, \* Dicunt, inquit, \* Theod. di-Christi carnem spiritualem esse, & alterius substantia: & imaginantur per has se Deum magnificare; cum tamen veritate falfitatis accusent. Necnon Leo Pontifex, Y Subrep sife intelligo, Leo, & pift. inquit, spiritum falsitatis, qui affirmat se religiosius de filio Dei fentire, fi veritatem natura noftra in eo effe non dicat. Hæc ille, de Eutychete.

Tertiò, ante hos exstiterunt Eunomiani, de quibus Adversariinostri testantur, quod a dicebant corpus nostrum post gloriam resurrectionis justorum futurum Impalpabile & Invisi- ret. Tit. bile. De qua hæresi Gregorius Magnus Pontifex Eutychium convincebat : Quia (ut fatetur etiam a Aquinas) tenebat Aquin. corpus Christi, post confirmata corda discipulorum palpantium, aere ac vento subtilius factum esfe. Imo & ante illos Apollinaris ut citatur ( de quo iam suprà Bellarminus ) negabat Christum carnem ab codem Sumfifede B. Virgine. In eadem hora nutriti fuerunt Marci- ibid. onitæ & Manichæi: qui nunquam ferè non nisi phantasticum Christi corpus somniabant; aut, si interdum corpus illud agnoscerent, phantastice de eo sentiebant, ut post ex

Augustino discemus.

Hæreseen abunde accepimus. Mitto repetitionem aliarum :

2 Prateol. Elench, Ha-Eunomius,

part. 2. qu. 54. art.s.

arum, quæ infrà sese prodituræ sunt. Nunc, juxta institutum nostrum, videndum est, num Pontificiorum doctrina de Corpore Christi, sive quoad exsistentiam ipsam, sive quoad modum exsistendi in loco, cum veteribus Hæreticis aliquam cognationem habeat: ità tamen ut antiquorum Patrum insistamus vestigiis, qui istorum Hæreticorum molimini omni, veluti aggerem inexpugnabilem, judicium suum orthodoxum opposuerunt.

Assertio vera Integritatis & Proprietatis Corporis Christi erat apud orthodoxos Patres Articulus fundamentalis.

#### SECT. II.

Ontra Eutychetis hæresin celebratum erat Concilium Chalcedonense generale Anno Dom. CDLI. quod fuit fexcentorum Episcoporum, viz. omnium maximum. Quando generalis hujus Concilii Patres, A&. 5. in Symbolo fidei Decretum hoc sanxerunt; b Confitemur, inquiunt, in novissimis diebus Filium Dei unigenitum in duabus naturis inconfuse, immutabiliter, indivise agnoscendum, nunquam sublata differentia naturarum, propter unionem, fed potinis falva utriusque natura proprietate. Hucusque Concilium illud Occumenicum: ubi antiquos Patres, per naura corporalis proprietates illas, intellexisse corporis Christi in se Visibilitatem, Palpabilitatem, & Circumscriptionem in loco, nobis \*infrà incumbet probatio, semper ob oculos habentibus illam Augustini cautionem , " Cavendum effe ne ita Divinitatem Christi asstruamus , ut Corporis veritatem auferamus. id quod Adversarii nostri pariter concedere ac profiteri præ se ferunt, teste Cardinali, d Catholica fides semper agnovit in Christo post incarnationem duas integras & perfectas naturas, Divinam & humanam, qua quidem sine ulla confusione vel permixtione in una persona Verbi subsistunt, humanamque ejus naturam

Conc.Chalced.apud Binium-

\* Cap. 12.

\* August.

\* Spist. 57.ad

Dardan.

d Bellarm.
i.3. De Inearn-Christi
e.2. §. Portó.

naturam ejuschem esse speciei cum nostra. Item; e Divina & humana Christi natura distincta sunt: nam si communicarentur,
non proprietates ampliùs essent, sed communitates. Sic ille: rectissime sanè, quoad thesin: utinam perinde, quoad hypothesin, in cæteris antiquorum Patrum doctrinis acquievisset!
Omnium igitur Christianorum maximè interest, veras proprietates corporis Christi integras conservare, nec pati eas
vel aperto Marte oppugnari, vel ullo insidioso artissico sophistico subverti. Hæc theoria subministrabit nobis ex
Patribus amplissimam sylvam argumentorum adversus
Pontificiorum perniciosum dogma illud, de Essentiali præsentia corporis Christi in diversis locis simul.

Pars hæc disquisitiones à nobis exigit duas : simplicem unam, de corpore Christi ut est in se; alteram, quatenus vi-

detur respectum habere ad Eucharistiam.

## CAP. VIII.

Argumentum nostrum primum ex Scriptura, de Corpore Christi, ex voce Angeli, Non est HIC (in sepulcro:) resurrexit enim, Matth. 28. 6.

Ic argumentatus est Dei Angelus ab affirmatione exsistentiæ corporis Christi extra sepulcrum ad negationem præsentiæ ejusdem in sepulcro. Ubi vox argumentativa causalis, enim, si majoris perspicuitatis causa in illativam ergò transferatur, ità formandum esset Enthymema; Corpus Christi resurrexit: ergò non est bis: viz. in hoc monumento. Veluti ratio hæc, Sol lucet, dies enim est: in hanc formam redacta, Dies est, ergò sol lucet. Ex qua ratiocinatione Angelica didicimus Romanæ Ecclesiæ sidem

D

Coex-

Coexfistentiæ corporis Christi pariter convellere: viz. Carput ejus est in calo; ergà nan est essentialiter in Eucharistia. Huie
Angelicæ luci Cardinalis duobus responsis suis conatur
tenebras offundere: in quibus depellendis veniam peto ut in
corum resutationem diligentiùs incumbam, tum quòd hæc
quæstio est maximi momenti, tum quia responsis hisce obtritis multò faciliùs reliqua persequemur.

Bellar.l.3. De Euch.

cap. 4.

est, si applicatur (us applicandaest) ad mentem illarum sanctarum mulierum cum quibus Angelus loquebatur: Illa enim quarebant corpus Domini mortuum in sepulcro, ut illud ungerent: quare cum Angelus ait, Non Est HIO, sensu est, Non jacet mortuus in sepulcro, ut vos creditis. Et id probat, cum addit, Sur rexit Enim. nec enim poterat martuus jacere si resurrexerat. Sic ille. Quasi sanctæ illæ mulieres Angeli verba in hunc sensum accipere potuissent, ut cum audirent Christum, quem quarebant in sepulcro jacentem mortuum, jam resurrexisse, per vocem Resurrexis intelligerent, Corpus, antea jacens mortuum in sepulcro, jam vivens esse, sed fortè tamen in sepulcro. Hujus resutatio sequitur.

Nos contrá: dicimus, Muliores per vocem hane Refusexit aliam quam immediatam egreffionem extra fepulcrum

concipere non-potuiffe. Probatio

1. Quia hanc fuisse generalem vocis hujus significationem, atque etiam ab hisce mulieribus satis apprehensam, docent duo Angeli, qui iis jam quæsituris corpus Christi mortuum insepulero, occurrunt, dicentes, Cur quanitic viventem inter mortuus? Luc. 24, 5, quasi dicerent, Vossi Christum antea sepultum jam vivere crederetis, non quareretis eum in sepulero: Quisquis verò resurrexit, eum viventem esse & egressum sepulero necesses.

II. Probatio, Quia (ut ad Angelum nostrum redeamus) Angelus manifest è ostendit, Mulieres antea edoctas suisse à Christo sensum hunc vocis Resurrexis quem Christus præ-

dicabat,

dicabat, quemque jam Angelus ipse apud se intellexit, cum mulieres alloquens diceret, Resurrexit, sieut locutus est vobis cum adhue vobiscum esset, Luc. 24.6. Sed Angelus cum dixit, Non est hie: resurrexit enim, non alium sensum hujus vocis docuit quam quem ipse perspectum & compertum habuit, & qui erat cum re ipsa consentiens; cui exploratissimum erat, Christi corpus resuscitatum exstitisse jam extra sepulcrum. Igitur primo illo responso Bellarminiano nihil po-

test este futilius, nisi quod nunc proxime sequitur.

Secundo, inquit, respondeo, Consequentia illa Angeli optima est etium absoluté ; sed moraliter loquendo, ut Angelus loquebatur, non metaphy sice. Nam moraliter loquendo, qui resurgit à morte non remanet in sepulcro, sedegreditur: sepulcrum enim eft locks mortuorum, non viventium : tamen fieri etiam poteft ut aliquis vivens in sepulcro jaceat, si velit : Itaque moraliter verisime dixit Angelus, Non EST HIC: SURREXIT ENIM. quanquam absolute potniffet ibi effe Christus, licet surrexisset. Simile eft si quis dicas, Talis homo non sedet ad mensam: cænatus enim eft. Sic ille. Quæ responsio pariter infert tantum moralem & conjecturalem consequentiam, ità ut per verbum Resurrexit intelligi posset, eum vivum esse sed adhuc forte in sepulcro. Jam verò Angelus consequentiam tradidit extra omnem moralem aut conjecturalem sensum necessario infallibilem. Ad quod credendum nos cogit imprimis necessitas articuli hujus de Resurrectione, absque quo sides nostra est inanis, 1. Cor. 15. Est enim aliorum omnium articulorum præcedentium complementum, & fundamentum fequentium. Secundò, contextus consequentiam primam confirmat : Non eft bic: resurrexit enim. & penè immediatè post, Et abiit in Galileam. nec igitur in Judæa simul & Galilæa esse potuit. Tertio, eadem infallibilitas ex alterius Evangelista narratione corroboratur, Luc. 24.6 Non est hiez sed resurrexis. Que particula sed est adversativa, veltementiùs negationem istam corroborans. Hæc cùm Bellarminiano commento conferamus. Quisquámne est adeò delirans ut putet, se aut posse, etiam moraliter, suadere Paulo, amicum fuum Johannem non federe ad mensam, quia cœnatus est;aut non necessariò se id demonstrare, si dicat, Non sedet ad menfam, fed furrexit, vel abiit in agros? Quo modo Angeli de Christo locuti funt; Non est hic; sedresurrexit. &, Abiit in Galilaam. Huc accedat, quod iis fidem ingenerare fatagebat; ut argumenta ejus alia declarant: Unum, quo eorum oculis satisfacere studebat; Venite, videte locum. alterum, cum Divinum Christi oraculum iis in memoriam revocabat, Resurrexit, sient dixit vobis. tertium, quia per eas voluit resurrectionem hanc Apostolis absentibus testatissimam fieri ; Dicite discipulis. Nec igitur dubito, quin pius & prudens lector, levibus & futilibus Cardinalis responsis explosis & profligatis, satis intelligat, nos pro fundamento cause nostra consequentiam nactos esse Angelicam juxtà & Evangelicam: Ad quam in sectione proxima antiquos Patres argumentis, tanquam ad Divinam metam, collimasse videbimus.

## CAP. IX.

Antiquorum Patrum argumenta, contra Multipræsentiam corporis Christi:

I. Ab affirmatione prasentia ejus alicubi, ut non sit simul alibi.

SECT. I.

Onsequentiam hanc sideliter semper tenebat Antiquicas. Augustini testimonium repetitum denuo & nunc plenè citatum instituto huic nostro quam aptissime inservit: & Homo, inquit, secundum corpus est in loco, co

FAug. Track 31. in Joh.

de loco migrat; & cum ad alium locum venerit, in eo loco unde venit non est : Deus autem implet omnia, ubique totus, nec secundum fpatia tenetur locis. erat enim Christus secundum visibilem carnem in terra, secundum invisibilem Majestatem in calo & interra. Sic ille fanctus Pater, revera noster, Augustinus. Ad quod testimonium unicum illud oggerunt responfum fuum Adversarii, Hoc in loco agi de corporis Exsistentia visibili, quoad communem ejus conversationem in terris; at invisibilem ejus & miraculosam præsentiam non omnino attingi. Quod nimis infulfum est responsum, & à mente Augustini penitus abhorrens, propter duplicem in eo antithesin inter Divinam & corporalem Christi Exsistentiam.

Prima oppositio in superiori sententia hæc est, Quòd illa fit invifibilis, hæc autem vifibilis; ità ut non possit natura corporalis esse in se invisibilis. Hanc esse Augustini sententiam genuinam, iple profitetur; Nisi corporaliter à nobis abierit Christus, inquit, semper ejus corpus videbimus. Ergd nullum agnoscit Augustinus corpus Christi nisi in se visibile. de quo testimonio \*infrà pleniús. Altera antithesis est inter \* cap.10. Divinam & corporalem Exfistentiam quoad locum: quatenus Divina Majestas habet coexsistentiam in duobus locis fimul, in cœlo & in terris, caro verò circumscripta tantùm in uno loco, tunc scil. interra. Hoc est perpetuum discrimen inter humanam atque Divinam Christi naturam, ex mente Augustini. qui quam dogmatice agat, vox enim evincit: Erat enim, inquit, secundum invisibilem Majestatem in calo & in terris. Nullus est Adversariorum ( quod sciam ) qui vim hujus testimonii ausus est attingere. Nec mirum. qui enim possent, jam distinctione de Visibilitate & Invisibilitate corporis ab Augustino sublata; post ab aliorum quoque Patrum suffragiis auferendâ.

Secundum Augustini testimonium est de Christo asscen- h Aug svalt. dente in coelum: h Discipulis videntibus, inquit, affcendit in 50. in fob.

cælum\_

\* Supra.

cap. 8. ..

cælum, & non est hic. Ibi est enim, & sedet ad dextram Patris. Christus absens etiam prasens est. Corpus enim suum intulit in cælum, Majestatem non abstulit mundo: & hic est, non enim recessit prasentià Majestatis: secundum prasentiam carnis, rettè dictum est Discipulis, Non semper me ma ma entiam carnis. Sic Angelus ille Hipponensis, quasi alludens ad consequentiam Angeli in Evangelio, \* Non est hic: surrexit enim. Totus est argumentosus: Primò, comparans Christi corpus cum eodem corpore quoad diversa loca, terram & cœlum: Non est hic; ibi est enim. Secundò, quoad coexsistentiam in loco, comparans corpoream Christi naturam cum Deitate ejus; ità respectu Deitatis simul & hic & in cœlo præsens est, respectu Nature humanæ ità est in cœlo ut hic absens sit.

August.
De unitale
Ecolos.

Tertium Augustini testimonium: i His dictis, asscendit Christus, inquit, in calum, pramunire volens aures nostras adversus eos quos surrecturos procedentibus temporibus pradixerat, & dicturos, Ecce, hic est christus, et, Illic est christus, et, si crediderimus adversus vocem Pastoris nostritam claram tâmque manifestam ut nemo vel obtusus vel tardus corde dicere possit, Non intellexi. Sic ille. Quibus verbis de side tenendum esse pronunciat, Christi humanam naturam post resurrectionem ità esse in cœlo ut nemo credat eum esse aut sic aut illic in terris, nedum simul sic in hoc Altari, & illic in alio, sie Romæ, illic apud Hipponem.

k Cyrill. Alex. in Joh. l.10.6.38.

II. Cyrillus Alexandrinus, k Nullus ambigit, inquit, cum Christus ad calum assenderit, quin veritate Spiritus semper adfuerit, cum prasentià carnis absuerit. Sic ille. Quid ergó? Idcirco quod de absentia carnis Christi Cyrillus pronunciat, dicens, Nullus ambigit, id Papista nullus non prorsus abnegat. Alia duo hujus Patris testimonia in proximè sequenti sectione proferentur, qua quastionem hanc clarissimè dirimere queant.

Hilarii ratio, qua jam supra probabat Spiritum sanctum

non

non creaturam effe fed Deum, conclusionem hanc nostram infert quam manifestissimé: Spiritus fanctus, inquit, est Deus, quia non, ut nos, cum alibi adsit, abest aliunde. fatis dilucidè innuens, Ità esse ullibi ut simul sit alibi, proprium esse Deitatis characteristicon.

III. Vigilius Episcopus Tridentinus circiter Annum Dom. CDXCV. duas Christi naturas contra Hæreticos distinguens, " Si Verbi & carnis eademest natura, quomodo, in- "Vigit. quit, cum Verbum ubique sit, non ubique invenitur & caro? tra Eutych. Nam quando in terra fuit, non erat utique in calo : & nunc, quia in calo eft, non eft utique in terra. - Circumfcribitur loco per naturam Carnis fue ; & loco non capitur per naturam Divinitatis. ---- Hac est fides Catholica quam Apostoli tradiderunt, &c. Hæc sententia, quamvis supra à nobis allegata, digna est tamen quæ discutiatur denuo, propter vim singularem quam in ea, ex secundis cogitationibus, deprehendisse mihi videor. Est enim collatio exsistentiæ corporis quæ olim Christo competebat dum erat in terris cum exfistentia ejus quam nunc post resurrectionem non habet in terris. De priore affirmat, Caro, quando erat in terra, non erat utique in calo: de posteriore vicissim, Quianuncest in calo, non est utique in terra. Animadvertite. de ipfa Exfistentia agitur, non de modo Exsistendi; nè quis regerat tritam illam vestram & fæpe à nobis obtritam distinctionem de Visibili & Invisibili exsistentia in terra. Deinde, idem Pater ait, non utiqui. e. non omnino, idcirco caufam nostram confirmat nervosiús.

IV. Fulgentius, cui certamen erat vehemens cum prædictis Hæreticis, de corpore Christi, " Unus, inquit, idema, " Fulgent. homo localis ex homine, qui est Deus immensus ex Patre: unus idémque secundum humanam substantiam, absens colo cum effet Thrasm, L in terra, & derelinquens terram cum affcendiffet in calum; fecundum Divinam vero immen famque substantiam, nec cælum dimittens cum de calo descendit, nec terram deserens cum ad calum affcendit. Sic ille. Hoc testimonium etiam suprà alle-

De Persona Christi, ad

o Chryfol. in eum loc. ferm.77•

\* Bellarm. in Catal. feript. Ecelsf.

gavimus: in quo peramicè conspirat cum cæteris Patribus, qui idem hoc argumentum amplexi funt. Et huic Catholicorum choro fuaviter accinit Petrus Chryfologus, ex verbis Angeli, . Non EST HIC: RESURREXIT ENIM: Ideft. inquit, Non eft hie fecundumid quod in loco exfitit: hie autem eft per id quod ubique eft & loci capacitate non clauditur. Tandem introducit Angelum illum præterea mulieri præcipientem, Revertere, inquit, & fuade fidem. Itidem agnoscit confequentiæ Angelicæ infallibilitatem, de non-exlistentia corporis Christi in sepulcro. Hæc Petrus Chrysologus (ut Bellarminus refert) \* Episcopus Ravennas à Sixto tertio Papa creatus, qui scripsit, inter alia, insignem epistolam ad Eutychetem Harefiarcham, exhortans illum ad obedientiam Pape Leoni praftandam in materia fidei. Sic Cardinalis. nec immeritó: nam Papæ Leonis fides imprimis integra & illæfa fuit; & in hac quæstione, de Exfistentia corporis Christi, qua de agitur, eidem Hæresiarchæ Eutycheti vehementer adversabatur; quem antiqui Patres iisdem argumentis quibus nunc nos Pontificios oppugnarunt : ità ut in hoc Chryfologi testimonio Pape Leonis consensus quodammodo affulgeat.

\* Bellar.lib.
3.De Incarn.Christi
cap.11.5.
Tertió.

Haud nihili hîc est æstimandum testimonium quod nobis præbet Pontisiciorum signiser Bellarminus: \* Repugnat Obiquitas, inquit, testimoniu quibus Patres probant, in Christo dnas esse naturas. Pracipuus locus est ille, Johan. 3. Nemo Asscendit in cœlum nisi qui descendit de cœlo, Filius hominis, qui est in cœlo. Ex quo Patres deducant, Christum esse Deum & hominem, quia quando erat corpore solum in terra, dicebat tamen se esse in cælo, nimirum Deitate. Ità Augustinus, Chrysostomus, Cyrillus, Theophylactus, Beda, Nazian enus, Hilarius. At si vera sit Obiquitistarum sententia, hoc argumentum nihil concludit. Nam dicerent Eutychiani, ab Obiquitistis edocti, etiam carne tune suisse Christumin cælo, & in terra, & ubique. Sic Cardinalis.

Quod

Quod ille contra Omnipræsentiam adversus alios, idem profectò nos contra Multipræsentiam eâdem vi consequentiæ in Pontificios ipsos regerere oportet ; viz. Repugnat Multiprasentia testimoniis Scripturarum, quibus Patres probant, in Christo duas esse naturas, pracipue ex Johan.3. Ex quo Patres deducunt, Christum ese Deum & hominem, quia quando erat corpore folumin terra, dicebat tamen fe effe in calo: ut Patres jam laudati docent. At fi vera fit fententia Papiftarum, hoc argumentum nihil concludit. Dicerent enim Eutychiani, à Papifis edocti, etiam carne tunc fuife Christum simul in calo d'interra. Quid est, si hoc non sit, manifestissimè se fuo jugulare gladio : Nam isti Patres contra Coexsistentiam corporis Christi in duobus locis expresse disputant. Quibus fraccedant ea Patrum testimonia que in capite præcedente procedunt à positione corporisaliquo in loco ad negationem Coexfistentiæ ejus alibi, versent licèt se Adversarii & in omnes partes torqueant, salva Patrum autoritate, nunquam hisce angustiis se expedient.

Secundum nostrum argumentum ex Patribus contra Coexsistentiam corporis Christi in pluribus locis, est, Quia circumscriptumesse in uno Ubi est à corpore inseparabile.

# SECT. II.

Mnes veteres Patres, tum Græcl, per vi seryessen, tum Latini, per suum circumscribi, quoties ea rei creatæ tribuuntur, semper Terminationem in uno tantum loco intellexeruntssive ea siat per extensionem & commensurationem ad locum, quæ est Corporum, & nunc strictiùs solet circumscriptio appellari; sive ea definitive siat in aliquo Ubi, quæ est Angelorum terminatio. Quæ distinctio ante ætatem Damasceni (apud quem etiam non expresse invenitur) inter Christianos neutiquam invaluit: de qua tamen minime laboramus. Liceat modò nobis impræsentiarum juxtà cum

Patribus & sentire & loqui, qui tam Angelis & creatis spiritibus omnibus quam naturis corporeis vocem eircumscriptionis, qua significetur in uno duntaxat loco terminatio,
\*cap.6.5.1 tribuunt; ut testimonia eorum \* supra citata sere singula probarunt, & instra citanda plurima commonstrabunt. Nam
(repeto enim & considenter assero) de Circumscriptione rei cujusquam creatæ in duobus locis apud Catholicos Patres ne fando quidem auditum est unquam: utpote qui circumscriptionem localem proprietatem rei creatæ insepara-

I. Origenes, primævæ Antiquitatis Pater, veritatem

bilem esse unanimiter judicarunt.

sententiæ nostræasservit, cum explicaret duas quæ inter se confligere videbantur Scripturas: primam, ubi affimilatur Christus homini peregre proficiscenti, Matth. 25. alteram, qua Christus afferit se forein medio corum qui ejus nomine congregati funt, Matth. 18. Quas ut componat, P Unigenitus Dei, inquit, est Deus Verbum - qui non est corporeo ambitu circumclus. Secundum banc Divinitatis sua naturam non peregrinatur, sed peregrinatur secundum dispensationem corporis quod suscepit .--- Hec autem dicentes, non solvimus suscepti Corporis hominem, cum fit scriptum apud Johannem, "OMNIS SPI-RITUS QUI SOLVIT JESUM, NON EST EX DEO, sed unicuique substantia proprietatem servamus. Item paulo post, Ipse est qui in parabola proponitur peregrinans quasi homo nec enim est homo, qui est ubicunque duo auttres in nomine ejus fuerint congregati; neque homo nobiscum est omnibus diebus usque ad confummationem feculi; nec congregatis ubique fidelibus homo est prasens, sed virtus Divina, que erat in Fesu. Sicille. Argumenti Origenis vis tota ex disparitate inter Divinam & humanam Christi naturam resultat; non tamen quoad modum coexsistentiæ in diversis locis, quatenus dici possit corpus esse simul visibile in uno & invisibile in alio (nè Pontificii cramben suam hîc reponant ) sed simpliciter quoad ipfam coexfistentiam Deitatis & non-coexfistentiam humani-

Porig.Traft 33.in Matt

\* 1.70b.

tatis Christi. Patet, quia discriminantur per has dispares (sic enim vocat ) proprietates : 1. quatenus juxta hanc disparitatem, humana natura tum peregrinans & à terris absens dicitur, cum tamen Divinitas utrobique fit prafens. 2. Quoniam Origenes, ut distinguat Deitatem ab humanitate, ait, Neque enim homo est, qui est ubicunque duo aut tres in nomine ejus fuerint congregati. unde manifeste docet, propriam esse Deitatis prærogativam, Esse in pluribus locis simul. Hæc Origenes non afferuisset, si quidem Coexsistentia corporis Christi in cœlo & in terra opinionem ullam vel per somnium

concepisset.

II. Eusebius Emissenus ( apud Theodoretum ) arguit verbis sequentibus contra eos qui dicunt corpus Christi in Divinitatem mutatum esse post resurrectionem; 9 Hos 9 Theod. dicere necesse est, inquit, vel Divina natura manus & pedes 3. ex Euse-& alias corporis partes tributas effe, vel fateri corpus mansiffe bio. in sua natura finibus. Atqui Divina natura simplex est & incomposita, corpus autem compositum, o in multas partes divisum: non est ergo mutatum in naturam Divinitatis. est quidem immortale factum & Divina natura plenum, sed tamen corpus, quod propriam habet circumscriptionem. Sic ille. Cujus sententiam ibidem Theodoretus amplectitur. ità ur ex hac una fententia, duorum Patrum telis (Eusebii, dico, & Theodoreti) Polytopia corporis Christi pariter expugnetur. Illi enim, contra Hæreticos, negant Christi humanitatem per affcensionem mutatam esse in Divinitatem; Quare? Quia adhuc manet compositum corpus, quod babet circumscriptionem. Sic Patres verè Catholici. Quid verò nostri Romanenses? Eorum zejuax Bellarminus; Corpus Christi, ut est in hoc supra, Sacramento, minime circumscriptum effe, nec definitive hic con- cap. 6. 5.2tineri, sed hic effe per meram prasentiam, ut Deus prasens eft.

III. Didymus Alexandrinus jam supra suum adjecit Didym. calculum, & quidem, quam optare possimus, candidum imprimis atque felicem : [ Spiritus fanctus, ait, fi effet de crea- feat. 4.

turis,

\* Cap.6.

5. 1.

turis, circumscriptus effet. Nullam igitur ille admisit crea-

turam unquam non circumscriptam.

IV. Cyrillus Alexandrinus, quem, Spiritum fanctum Deum esse, probasse audivimus, addita hac asseveratione, qua nulla vehementior afferri aut exprimi potuit, nullaq; nervofior; viz. Ne Deum ipsum quidem, inquit, si corpus effet, effugere posse circumscriptionem. de quo etiam testimonio antea diximus. Addo demum; Hoc profecto non affirmaret vir fanctus æquè ac doctus, nisi credidisset circumscriptionem esse corporis adjunctum inseparabile: eóque magis quòd Divinam & humanam naturam per hæc artisera, cir cumferiptam efse, & incircumscriptam, veluti per nativa & propria sua zaca-

xmpisme, discriminavit.

V. Vigilius Episcopus Tridentinus, cum priscis Hæreticis dimicans, Catholicam eam doctrinam de corpore Christi tradebat, quæ neotericis Tridentinis Episcopis usui esse debuit : ' Circumfcribitur loco, inquit, per naturam carnis fua: & loco non capitur, per naturam Divinitatis fue. Et nunc quia in calo est, non est utique interra. Hac fides est confessio Catholica, quam Apostoli tradiderunt, Martyres roboraverunt, & fideles nunc ufque custodiunt. Sic ille. Erat igitur hæc antiquissima Christianæ religionis professio, quam (proh tempora!) Pontificii novatores nequiter antiquarunt.

" Bellar, De Eccl. Script. Tit. Vigili-

\* Vigil. lib.

4. contra

Eutych.

x Baron. anno Dom. 400, HUM. 18.

Ex Vigilio plura jam antè accepimus. Qui, quis, quotæ ætatis, quantæque autoritatis fuerit, Adversariis nostris judicandum permittemus: de quo Cardinalis Bellarminus: " Vigilius, inquit, (anno CDXCV.) scripsit libros quinque valde eruditos contra Nestorium & Eutychetem, pro defensione epistole Sancti Leonis, & Concilii Chalcedonensis. Sic ille. Quem præterea fuisse Episcopum Tridentinum testatur Card. Baronius: \* Nam cum duo effent Vigilii, uter que, inquit, possit dici Episcopus Tridentinus. Ità ut ex hujus Vigilii fide ( quod deputemus esse in lucro) habeamus non solùm Leonis magni Pontificis verùm etiam celeberrimi Concilii

cilii Patrum antiquorum autoritatem, apud quos hujus Vi-

gllii adversus Eutychetem libri in pretio fuerunt.

VI. In eandem fententiam Augustinus, cujus testimonia fequuntur. Locus primus : 7 Eundem Dei Filium, fecun- Y Aug. De dum substantiam Divinitatis sue, invisibilem, incorporeum, essentia Diimmortalem at que incircumscriptum, sicut & Patrem & Spiritum, nos credere & confiteri oportet: fuxta verò humanitatem, visibilem, corporeum, localem credere convenit & confiteri. Quoniam ficut eundem Dei Filium, fecundum Divinitatem, invisibilem & incorporeum non credere impium est; ità eundem Dei Filium in homine assumtum, visibilem, corporeum at que localem post resurrectionem non credere ac profiteri profanum est. Sic sanctus Pater. Quomodo Pontificii hanc notam profanitatis effugient ?

Dicunt (nec enimaliud habent quod vel mussitent) Humanitatem Christi circumscriptam esse sua natura, fed Divina virtute in Eucharistia factam esse incircumscriptam. Cui figmento Augustinus hâc distinctione occurrit ex duplici темытили les. I. Sicut Divinitatem Christi invisibilem & incorpoream non credere, impium, ità Humanitatem, post resurrectionem, visibilem, corpoream atque localem non credere, profanum esse dicit. Nemo literis vel leviter tinctus non intelligit quænam sit vis hujus vocabuli sicut : nempe, tam esse humanam Christi naturam localem & circumscriptam quam est Divina non localis aut non circumscripta. II. Quòd dicit Profanum eum esse quisquis non credit humanitatem Chrifti, post resurrectionem, corpoream de localem effe : inde docet, Localitatem esse inseparabilem proprietatem corporeitatis. Nec quicquam Adversarios in causa juvat dicere, Quandoque eum non cognitum fuisse ab affpicientibus, quia hoc accidit, juxta \* textum, quoniam oculi hominum \* Luc. 24.16 detenti crant ne eum videre poffent, non quod non erat in se vi- Job. 16. fibilis; nam lapis, etiamfi in centro terræ positus non videatur, in se tamen visibilis est. Atque hanc fuisse Augustini

August.

De verbis

Dom. scim.

mentem, ipse ostendit, in illa verba Christi, Joh. 16. 7. Ex. PEDIT, UT VADAM. NISI ENIM ABIERO, NON VENIET PARACLETUS AD VOS. \* Semper quidem Christus Divinitate nobiscum est, inquit: sed nisi corporaliter abierit à nobis, semper ejus corpus carnaliter videremus, or nunquam spiritualiter crederemus. Sic ille. En Augustini sidem hodiernæ Romanæ sidei ex diametro contrariam! Illa corpus Christi in Eucharistia invisibile esse credit; quem modum idcirco spiritualem nuncupat: Augustinus autem probat, ideo credendum esse corpus Christi à nobis abiisse, quia à nobis non carnaliter seu corporaliter videtur. quo uno testimonio distinctio Pontisciorum de corporis præsentia Visibili & Invisibili tollitur & in sumos abiit.

Confirmatio ejus dem impossibilitatis coexsistentia corporu in pluribus locis, ex dictis Patrum, quibus hoc Oportere, nec aliter esse Posse, docent.

#### SECT. III.

a August. Trait. 30. in Job.

b Bellar. l. 2.De Such. cap.24.

TA dux voces, oportere, & non posse aliter fieri, sunt Becauciones, affeverationis & testificationis notae infignissimæ. Patres ipfos audire juvat. Augustinus, a Donec feculum finiatur, inquit, sursum est Dominus; sed etiam hic est veritas Domini. Corpus enim Domini, in quo resurrexit, une in loco esse oporter; veritas ejus ubique diffusa est. Sic enim se habent verba juxta communiores editiones: quamvis Frobeniana, vice verbi effe oportet reddit effe poteft. Quam lectionem b Jesuita Bellarminus amplectitur: nos non item: 1. Propterea quia non potest reddere nisi sensum pinguem prorsus atque infulfum ; v. g. Dominus, donec feculum finiatur, fursum est: Corpus enim in quo resurrexit in uno loco esse potest. Id est (ut perstringam brevius ) Potest effe in uno loco : ergo est farsum, &c. Argumentum fimpliciter à Posse ad Esse aures Logicæ non ferent, nedum Paralogismum ab indefinito ad indiviindividuale ; qualis hic eft, Ancilla eft alicubi : ergo eft in culina. 2. Quia lectio hæc, Corpus Damini uno in loco ese oportet, per se valet. Nam prioris lectionis absurditas proculdubio Pontificiis Doctoribus aliis suboluit, urpote Lombar- Lombard. do, Aquinati, Gab. Bieli, Algero, qui finguli legunt, Cor- dil. 10. pus Domini in une loco effe oportet. Addo d Gloffam apud Aquin. Gratianum, in qua vox oportet habetur. Rectiffime fane hi part 3-4-3finguli, nifi quod fuo gloffemate textum corruperint, dum Aler. per veritatem ubique diffusam corpus Domini intelligi vo- 1.1.c.14. lunt. Quo nihil profecto dici potest obtufius, ut antithesis confectat, oftendit inter corpus Domini & veritatem ubig, diffusam. dift.s. Pri-Cardinalis agnoscit, e Veritatem eam quam dicit esse ubique ma quidem diffusam, fignificare Dentatem. Oportet igitur nos in voce supra. eportet acquiescere, tanquam quæ voci S. Petri magis consonet, ubi de asscensione humanæ naturæ Christi in cœlum loquens, Quem oportet, inquit, calum capere, Act. 3.21.

Sequitur dictio altera Patrum, Non poffe effe in duobus locis

Gmul.

Augustini (ad quem rursus provocamus) locus est alius admodum eximius: Toms (loquitur de Deo ipfo) in calo f August. 1. est, totus in terraz non alcernis temporibus, sed utrumque simul. 23. De ciquod natura corporalis, inquit, nulla poteft. Hæc ille. quæ Ro- 6.29. manæ fidei plagam fanè mortiferam inferunt, quam Augu-Rinus, si viveret, pronunciaret plane hæreticam: quâ natura humana Christi aufertur, quoties dicatur corporate naturam possessmul duo loca occupare, esti non proprià naturà sed aliena vinture. Quod infomnium dispellit, ubi agens de duabus Christi Naturis, & Secundum prasentiam spiritualem, in- & August. quit, nullo modo illa pari poffic: secundum verò prasentiam corparalem simul in fale & in luna & in cruce effe non poffit. Sic 1.20.c.11. ille. Cui loco (ut nobis quidem videtur) folis luce clariori Cardin. Bellarminus responsis suis nubem obducere conatur, h Augustinum intelligere inquiens corpus expan- h Bellam. fum per solem & luname Esto. sed ità tamen per solem & lub. 3. De lunam,

& Gloffa, De

lunam, ut effet etiam (juxtà Augustinum) in sole & luna, quatenus à se invicem longissime separatis; ità ut in mediis spatiis omnino non effet. Nam ibidem refert ille, Manichaos somniasse idem Christi corpus per omne lignum seu arbores distentum esse: At arbores erant à sole & luna immensis locorum intervallis sejunctæ. Rursum Cardinalis, Bellar ibid quafi abjecto hoc invalido fcuto, aliud fibi arripit : 1 Respondere possumus, inquit, hoc non posse fieri secundum ordinarium cursum natura. Sic ille. Qui nunquam ostendere potuit, vel Manichæos ipsos, quamvis ex paria nomen fortitos (ut idem Pater affirmat) vel ex Hæreticorum grege quenquam, eò venisse dementia, ut existimaret corpus ullum expandi per solem & lunam sua naturali virtute, aut secundum curfum naturæ effe in omnibus arboribus; ut Bellarminus apud fe fingit.

Cyrillus Alexandrinus, qui passim hactenus, quantus quantus aut autoritate aut judicio valuit, noster fuit, hîc quoq; nos patrocinio fuo dignatus est : k Cum post resurrectionem Christus, inquit, in calum affcenderet, Spiritum misit. non enim carne poterat in terris conversari cum in calum affcenderet. Sic ille. Cujus argumenti soliditatem sophisticarum distinctionum cuneus nullus, vis nulla potest disrumpere; quia hic est ipsissimus Cyrillus qui jam\*suprà affirmare est ausus, Ne Deum quidem, si corpus effet, effugere posse circum-

[criptionem.

Caffianus, Chryfostomi discipulus, sectioni huic finem imponat: Quemodo, inquit, fe Christus & è calo, cum natus est, descendisse, &, cum loquitur, in calo effe testatur ; & eundem fe Filium hominis effe dicit: cum utique & è cælo nisi Deus descendere non potuerit, & , cum in terra loquitur, in calo utique . nisi per Dei infinitatemesse non possit? Adverte ergo tandem & percipe, quod idem est Filius hominis qui Verbum Dei: quia & Filius hominis , dum ex homine vere nascitur; & Verbum Dei, dum idem qui in terra loquitur, manet semper in calo. Sic ille.

Quot-

L Cwill Alex. in Job. 1.11.6.3.

\* Cap.6.5.1

1 Callian. lib.4. De Incarn.c.6. Quoteuro igitur estis Scholæ Pontiscia Doctores, ego lubens vos hortarer, ut Cassiano ità seriò hortanti attentionem diligentem prabeatis qui dubium hoc solvens, Cur, cum humana Christinatura in coelo & in terra simul esse non possit, Divina tamen codem momento utrobique exsistat, unicam hujus rationem statuit, natura Divina Insinitatem; ingeminans insuper (majoris asseverationis gratia) vocem utique, per quam Multiprassentia corporalis absolutam impossibilitatem profitetur.

# CAP. X.

De testimoniis Patrum, quæ referri videantur ad Eucharistiam, quæ est Sacramentum corporis Christi.

menta alia abunde suppeditantur) plurima sunt, quæ tamén ordinis adeoque majoris luminis causa ad hæc tria capita revocamus: Primum, ad conditionem corporis Christi afficendentis in cœlum: Secundum, ad Eucharistiæ adjunca: Tertium, ad ipsius corporis Christi attributa pertinet. Istis accedit causæ hujus discussio quædam historica: quibus singulis ritè pensitatis, sidem Catholicam quis facile affequi & manu quasi tenere queat.

Tertium nostrum argumentum, ex Patribus, est; Ità Christum post asscensionem esse surfum ut non sit quoad corpus essentialiter præsens in Eucharistia.

1. Ex verbis Christi ante affiensionem ejus.

SECT. I.

CHristi dicta Joh. 6. de Manducatione, Nisi manducaveritis carnem Filis hominis, &c. Pontificii omnes alludere E volunt Bellarm. lib.1, De Euch.c.5. volunt (ut refert a Bellarminus) ad manducationem corporis Christi in Eucharistia. De quo hoc in loco litem illis nullam intendimus. De Exsistentia corporis essentiali quastio instituitur. Judai ad verba Christi scandalizati erant, dicentes, Quomodo potest hic nobis carnem suam dare ad manducandum? Statim ad molliendam verborum asperitatem, Hoc vos scandalizat? inquit Christus: quid si videritis Filium hominis assendentemubi erat priús? Spiritus est qui vivisicat. Sed quorsum hac? ratio sequitur. attendite.

b Athanas. 7 om. 1. Trast. in illud, Qui dixerit verbum contra Spir. S.

Athanasius : b Quot hominibus corpus Christi suffecisset ad cibum, ut univer si mundi alimonia fieret? Capernaitis Christus reddit responsum, Num Hoc VOS SCANDALIZAT! QUID SI VIDERITIS FILIUM HOMINIS ASSCENDENTEM UEI ERAT PRIÚS! SPIRITUS EST QUI VIVIFICAT. ut discant on में के महिम कर देश क्वामा के मेरे मार्थ प्रकार , quod eaque dixerat non erant carnalia fed (piritualia. Sed propterea affeensionis sua meminit, iva σωματικής εννοίας αυτές άφερκύση, ut eos à corporali intellectu abstraheret, & ut deinceps carnem suam cælestem & Spiritualem cibum effe discerent: En QUE DIXI, inquit, SPIRITUS SUNT ET VITA. Pontificii respondent, Athanasium voluisse abducere Judæorum animos ab omni crassa imaginatione manducandi ejus carnem per dissectionem, per dilaniationem, & fimiles actus, qui non fine corporis læsione fiunt. Rectè id quidem. sed tamen in eo non funt omnia. Nam illud Judæorum, Quomodo potest hic nobis carnem suam dare ad manducandum? præterea extendebatur ad omnem quem Pontificii docent corporalem contactum, five oraliter manducando, five deglutiendo, five (horribile dictu!) per ventrem emittendo in e secessium. Atque hanc fuisse Athanasii mentem, liquet ex hocargumento, de affcensione Christi; quo omnem opinionem corporalis contactús radicitus evellit. Nec oblivisci fas est, hunc esse eum Athanasium, qui cap. 4. Sect, 2. dilucide docuit, Proprium effe Deitatis folius, in diverfis locis coex siftere.

c. Apud Anton. tit. 13.
cap. 6. De
defeit. Miss.
De quo! òjt
ex professo
agemus,
part. 2-class
4-c. 8-\$.3.

Augustinus

Augustinus in illa verba Christi, Si ergo videritis Filium hominis affcendentem ubi effet prius, d Quid eft hoc? inquit. Hinc Colvit illud qued non noverant. Hinc aperuit unde fuerant 70h. scandalizati; hinc plane, si intelligerent. illi enim putabant eum erogaturum corpus suum : ille autem dixit, Se affcensurum incalumutiqueintegrum: Cum videritis Filium Ho-MINIS ASS CENDENTEM UBI ERAT PRIUS, - certe vel tune intelligetis, quia gratia ejus non consumitur morsibus. Sic ille. Sed per hanc affcensionis fignificationem Augustinus docuit illam Capernaiticam opinionem barbaram repelli, quæ σαγκοφαρίαν innueret. Denique, eandem consequentiam de Impossibilitate corporalis Christi præsentiæ in terris ab affcentione ejus in cœlum accepimus ab Augustino, ubi docuit Christum per asscensionem prevenisseos qui post erant in terris dicturi de ejus corporali præsentia (visibiline an invifibili , nil refert ) Ecce hic, & ecce illic. Pravenit, inquit, dicendo, NOLITE CREDERE. Item ex Patribus aliis: Cyrillus Alexandrinus; Cum affcendiffet in cælum, nemo ambigit quin'à terris carne abfuit. Et rurfus; Ideo Christum, inquit, misife Spiritum post asscensum, quiaut homo in terris esse non poterat. quò etiam alia argumenta spectant, quæ ex eo quòd in coelo est negabant eum exfistere in terris. \* Hac fingu- \* cap.o. la citavimus suprá; quæ fuerunt absolutæ Impossibilitatis sea.3. conclusiones, propter implicatam contradictionem Multipræsentiæ, sive ea visibilis sive invisibilis sit. nam uterque modus æquè implicat.

Quartum nostrum argumentum, ex Patribus distinguentibus inter Corpus Christi & Sacramentum Corporis jam post asscensum, tanquaminter alind or alind.

SECT. II.

Ugustinus: \* Tertio die Dominus resurrexit. Quo die adinfant. Avoluit in calum asscendit. illuc levavit corpus suum, unde citant. Beda

Aug.ferm.

eft venturus ut judicet vivos & mortuos. ibi eft modo fedens ad dextram Patris. Quomodo est panis carpu ejui? & calix vel quod habet calix, quemodo eft fanguis ejus? Istaideo dicuntur Sacramenta, quia in its alind videtur alind intelligitur : Quod widetur, Speciem habet corporalem: quod intelligitur, fructum habet spiritualem. Corpus ergo Christi si vis intelligere, Apostolum aude dicentem fidelibus, VOS ESTIS CORPUS CHRISTI. Sic fandus ille Pater.

Bertram.

Bertramus sensum hujus testimonii aperit, eique adhæret : b Iste venerabilis Autor instruit nos, inquit, quid de pro-Christip.64 prio Domini corpore, quod de Maria natum est & nunc sedet ad dextram Dei Patris, & quid de isto quod supra altare ponitur. sentire debemus. Illud integrum est, neque ulla sectione dividitur . hoc autem , figura; quia Sacramentum. Sic ille. Distinguit liquidò satis inter id quod in Sacramento sumitur & ipsum corpus Christi; haud aliter quam inter corpus natum ex Maria Virgine & non-natum ex ea. Non nescimus Inquifitores Pontificios hune Autorem librúmque ejus in prohibitis posuisse: Quanquam Trithemius Abbas testetur eum ein divinis Scripturis literif que secularibus valde peritum fuiffe, nec minus vità quam doctrina infignem; & inter aliapraclaraejus opuscula librum unicum ( nempe, quem nunc citavimus) De Corpore & Sanguine Domini edidiffe.

CTrithem. part. I. in vit . Bertr.

> 2. Augustinus circa quæstionem Capernaitarum, De manducatione carnis Christi, introducit Christum instruentem Discipulos suos in hunc modum, d Verba qua locutus sum vobis spiritus sunt & vita. Spiritualiter intelligite quod locutus sum. Non hoc corpus quod videtis manducaturi eftis, & bibituri illum sanguinem quem fusuri sunt qui me crucifigent: --- Sacramentum aliquod vobis commendavi: fpiritualiter intellectum vivificabit vos. Quibus verbis Augustinus distinguit inter naturale corpus Christi & corpus ejus Sacramentale, tanquam inter aliud & aliud: ergò non funt idem. Hic locus hactenus crux fuit Adversariis nostris, in quo solven-

· August.in Pfal. 98.

do sudare eos video, anhelare, & quasi spiritu deficere. Præcipuum eorum responsum, quódque vel specimen ullum folutionis habere videtur, & in quo maxime Bellarminus infiftit, hoc est; e Idem corpus erat, inquit, o non idem: Bellarm. Idem quoad substantiam; & non idem quoad modum, speciem, & lib.2. De Euch. c.24. qualitatem. Nam & Apostolus, 1. Cor. 15. Non corpus, inquit, QUOD FUTURUM EST SEMINAS, SED MUDUM GRANUM. Ubi similiter intelligit, non idem corpus humanum mori & seminari in sepulcro quod postea resurrecturum est. Non quod non fit idem corpus numero futurum quoad substantiam (idemenim maxime probare volebat) sed quia non erit idem quoad qualitates : seminatur enim, ut ip se explicat, corruptibile, & surget incorruptibile. Et hunc modum loquendi notavit Augustinus in Epist. 146. Sic ille: fic & plerique alii; quasi per nudum granum Apostolus significaret unum numero granum, ad repræsentandum unum idémque numero corpus resurgens. qui præclare refutantur à Pontificio Theologo & Professore primario in Academia Duacena, f in il- FESt in loc. la verba Apostoli 1. Cor. 15. 37. Deus autem Dat SEMINUM UNICUIQUE CORPUS PROPRIUM; Hac in similitudine Apostolus non intendit, inquit, docere quod eadem numero corpora funt resurrectura. nam id supponere videbatur, dicendo, QUALI CORPORE VENIENT? neque sane ad hoc probandum valeres proposita similitudo. non enim ex semine nascitur idem corpus numero, sed specie tantum : Sic ille. Multum igitur interest inter Estii commentarium & illud Bellarmini commentum. Nec tamen hæc Estii expositio quicquam repugnat argumento Apostoli, de possibilitate resurrectionis unius & ejusdem corporis, sed magnopere illud confirmat: quia ejusdem est omnipotentiæ unum idémque corpus humanum, postquam corrumpitur, resuscitare, cujus est unicuique grano corrupto corpus proprium restituere, cum non sit in omnipotentia magis & minus. Quastio enim est de possibilitate. unde etiam sequitur, non minoris

potentiæ esse apud Deum unum individuum, quam ex codem grano in terris corrupto ac mortuo specificam naturam eandem vicies, tricies, centiésve multiplicare. Non ulteriùs extendam Sectionem hanc, in qua argumentum hoc de differentia inter Sacramentum & rem Sacramenti attigisse sufficit: cujus ferè centum exempla, Patrum testimonia in hujus Partis fectionibus, & fecundæ Partis Classes singulæ suppeditabunt.

Quintum argumentum nostrum, pro Absentia corporis Christi post Asscensionem : ex Patrum antiquorum similitudinibus.

SECT. III.

Bsentiam illam corporis Christi quam Patres suffragiis suis comprobarunt, eandem concinnis & exquisitis similitudinibus illustrarunt, Ergò Pontificiorum coexfistentia cum corporis Christi veritate non potest confistere. Pergunt enim Sancti Patres antiquæ fidei fidiffimi præcones, & causam nostram modis disucidis explicant. Hiero-· Hieren. in nymus, a Dominus, inquit, passionis sua ultimam nobis commemorationem & memoriam reliquit, quemadmodum siquis peregrè proficiscens aliquod pignus ei quem diligit derelinquat, ut possit ejus amicitias & beneficia memorare. Sic ille. Necnon Drimafin Primafius, b Salvator Deus, inquit, exemplum dedit, ut quotiescunque hoc facimus, in mente babeamus quod Christus pro nobis mortuus est. Ideo nobis dicitur Corpus Christi, ut cum hoc recordati fuerimus, non simus ingrati gratia ejus. Quemadmodum siquis moriens relinquat et quem deligit aliquod pignus, quod ille post mortem ejus quandocung, viderit, nunquid potest lacrymas continere, si perfecte dilexerit ? Sic ille. Et revera hæc similitudo Peregrinationis Patres veteres admodum oblectabat: Nec mirum, præsertim cum à Magistro nostro Christo illam didicerint, ex illa Parabola cujus jam. \* fuprà Orige-

1.Cor. 11.

eum tocum 1.Cor. 11.

\* Cap.9. fel3.2.

Origenes meminit : Christus, inquit, secundum Divinitatis naturam non peregrinatur, sed secundum corporis dispensationem. --- Ipse est qui in parabola proponitur peregrinans quasi

homo, &cc.

Hæ fimilitudines tam funt per se manifestæ, acsi Patres primitivæ Ecclesiæ dedissent operam per has vel indoctissimo cuivis ignorantiæ prætextum omnem excutere. Quid enim? illud Sacramentum corporis Christi ut sit secundum Pontificios effentialis ejuídem Præsentiæ integumentum, quod à Patribus proponitur ut sit Absentiæ ejus, tanquam hominis peregrinantis aut amici morientis, pignus testatissimum: Subterfugii locus Adversariis hîc nullus relinquitur: non cum dicunt Corpus Christi esse in Eucharistia simbolum suipsius, ut erat in cruce; non folum quia absurdum est nimis fingere corpus in fe (ut illi volunt ) invifibile prorfus fignum effe facramentale ad repræfentandum corpus visibile, (quod delirium \*postea à nobis obteritur) verum etiam \*Infrapart quia illustrior est ratio Absentiæ per pignus quam per sim- cap.4. bolum, quatenus Pignus peregrinantis non potest non esse hominis Absentis. Atque ( quod est alterum eorum latibulum) distinctio illa de præsentia Visibili & Invisibili hoc in loco cæca & cruda effet nimis. Dicant enim, amabo. quale corpus Christi pignus esse velint. Visibiléne: atqui corpus visibile pignore memoriali non eget. An igitur invifibile : At pignus memoriale invisibilitatem non feret.

Sextum no ftrum Argumentum: Eandem Abfentiam corporis Christiab Eucharistia Antiquitas omnis Christiana declarabat per Antiphoniam illam, Surfum corda.

#### SECT. IV.

COrmulas hasce, Grace, "AND EXOMEN TA'E KAPAI"-TAS. EXOMEN TIPO'S TO'N KTPION. Latine, Sura Rellarm. lib. t. De Euch.c.14. S. Respondeo, Si.

sum corda. Habemus ad Dominum, antiquitus per Ecclesiam Catholicam in communi usu fuisse, in confesso est apud omnes, teste Cardinali de eodem Sur sum cor DA; In omnibus Gracis Liturgiis, inquit, Facobi, Bafilii, Chryfofromi, & omnibus Latinis habetur id quod etiam nos hoc temporefacimus. Sicille, pro antiquitate & universalitate ejus. Jam insuper sensum ejus rimemur. Calvinus formam eam interpretatur fuisse à Patribus præscriptam ad idololatriæ omnem conceptum evitandum de re proposita, ut ad infallibilem corporis ejus refidentiam cœlestem animos hominum deflecterent attollerentque: b Nec alia de caufa, inquit, institutum olim fuit, ut ante consecrationem populus alta voce admoneretur, Sursum corda habere.

c Bellarm. ubi jam supra.

· Calvin.

Inflit. L.4. €.17. \$.36.

> Hæc objectio, quæ Protestantibus magni ponderis esse videtur, extorfit à Cardinali tantum mulmolo, semicoctum hoc responsum; Respondes, inquit, Sur sum corda non significare elevationem ad locum corporalem, -- fed elevationem à rebus terrenis & curis hujus vita ad Deum er res aternas & Divinas. Unde sacerdoti dicenti, Sursum corda, non re-Condemus, HABEMUS AD FIRMAMENTUM, fed, HABE-MUS AD DOMINUM. Et certe qui in hoc mundo Christum quarebant, vel in prafepi, vel in templo, vel in fepulcro, fur-Sum cor habebant; quia illum quarebant qui eft super omnia Deus benedictus in fecula. Et potest fieri ut quis dum terram intuetur, & cogitat, cor habeat fur fum; & contra, dum quis calum intuetur, & cogitat, cor habeat deorsum : si nimirum ille in terra cogitet Dei potentiam qua ibi relucet; hic autem in calo nihil cogitet nifi naturam & qualitates cali. Sic igitur qui in Eucharistia Christum quarunt & venerantur, sursum cor habent, si de ipso Christo non de negotiis bujus vita interim cogitent. Sicille, afferens, Patres hâc suâ commonefactione voluisse tantum mentes hominum abducere à curis hujus vitæ, non autem corda attollere ad locum aliquem corporalem cœlestem supra visibilis cœli globum. Îmò verò Patres per illam Antipho

tiphoniam exigunt à nobis ut affectus & cogitationes nostras ab omni fublunari contemplatione abstractas, ad Christi

Sau Spolare coelestem mansionem transferamus.

I. Cyrillus Hierofolymitanus, ac fi ipse genuini sens ûs illorum verborum ab Ecclefia constitutus esset interpres, à quo aliorum agnitiones profluxerint, dob hanc caufam, in- covill. Hiequit, clamat facerdos, 'ANO TA'E KAPAI'AE, quia oportet rofol.Catech fur sum habere corda ad Deum, & non deor sum ad terram. Et paulò poft, prout cause nostræ æquissimus arbiter, "Exer & veary this rapilar weis to Bed piral Sputter, habere cor in calo apud

humani-generis-amantem Deum.

II. Chrysostomus: cujus verba sunt aurea; elllud sanè chryost. tremendum facrificium est, ut cum concordia ad illud acceda- in 1.Cor.10 mus, ut aquila facti adipsum calum evolemus : UBI ENIM CADAVER, IBI AQUIL E. cadaver, Dominicorpus, propter mortem. Aquilas autem non oportet ad inferiora trahi aut repere, sed ad superiora volare, & Solem justitia intueri oculo mentis acutissimo. aquilarum enim hac mensa est, non graculorum. Hæc ille, in commentariis suis, quæ adeo dilucide defignant locum cœlestem ut commentario alio non egeant

III. Haud aliter Hieronymus : f Affcendamus cum Do- f Hieron ad mino canaculum magnum stratum at que mundatum, & accipia- Hedyb.qu.2 mus ab eo sur sum calicem novi Testamenti, ibique cum eo Pascha celebrantes, inebriemur ab eo vino sobrietatis. Sic ille, non

aliud sursum agnoscens præter canaculum magnum quò Christus Dominus praasscendit.

IV. Apud Augustinum de eadem præmonitione, Sur-SUM CORDA, frequensest mentio, & sensûs ejus explicatio enucleata: LAUDATE DOMINUM IN EXCELSIS. 8 Primo, & August. decalis, dicit, inquit, postea, deterra. Landatur enim Deus, qui in Pfal. 148: fecit calum & terram. Nos adhuc in imo sumus : sed cum cogitamus quomodo illic laudetur Deus, cor ibi habeamus, & non sine causa audiamus, Sursum corda. Item: h Quod ergo in h Idem, De-Sacramentis fidelium dicitur, ut sur sum corda habeamus ad Do- verdaeas; minum,

minum, munus est Domini, ---cùm non sit in nostra potestate cor nostrum; sed Divino sublevetur auxilio, ut assendat, & qua sursum sunt sapiat, ubi Christus est in dextra Dei sedens, non qua super terram. Hæc ille. Quâ quidem explicatione quisquis clariorem interpretationem desider averit, ei pari ingenio in meridiano solis splendore lucernæ lumen deposecre liceat. quod & sequentes sectiones copiose perspicuéque declarabunt. Interea ex Bellarmini interpretamento, dicendi sunt Patres suasisse Christianos animos suos ad Christum attollere, cogitando eum sub speciebus panis & vini hîc in Altari delitescere. Præclare interim Calvinus ex hac veteris Ecclesiæ præstatione; i Quare dicumur Sacramenta, inquit, scalarum instaresse per quas sideles sursum ad cælum conscendunt? Nè maneamus desixi in ipsis elementis, ac si Christus interris quarendus esset.

Admonit.

adverf.

Westphal.

# CAP. XI.

Septimum argumentum nostrum à quibusdam circumstantiis sive adjunctis ad Eucharistiam respectum habentibus, quæ tamen Antiquitas propria esse docuit corporis Christi quatenus est in cœlo tantúm.

Djuncta ista sive circumstantiæ sunt; Locus, Res, Actus, & Minister. Locus, sive strictiùs accipiatur pro sede ipsius Eucharistiæ, ut Altare dicitur; sive la-

tiùs, ut Templum, &c.

Gregorius Nazianzenus mensam Domini metaphorice, Altare appellans, illud cum Christi sede cœlesti olim contuit: \*Si me homines arcebunt, inquit, ab his altaribus, aliud habeo, cujus sigur a sunt ea. --- Mentistotum hoc opus est, cui per conteni-

orat.28.

contemplationem adftaba, in hoc immolabo Surlar upilitora, อัสนุ มุคที่ที่เม สมเล้ร ส่งค์วิทส, i. e. (acrificium melius, quanto veritas est umbra ipsa prastantior. Hæcille. Quisquam verd ut existimet eximium Theologum hunc profiteri ausum esse, in Altari cœlesti melius sacrificium esse quærendum quam est. illud quod in altaribus terrenis immolatur, tantóque etiam præstantius quantò verum sacrificium suiipsius umbram excellit, si idem verum Christi corpus in Eucharistia æquè ac in cœlo exstitisse credidisset? Hæc tam enucleata expressio tanti Doctoris, qui ab ipsa Antiquitate, propter judicium suum exactissimum in re Theologica, obtinuit ut amountaine Theologus audiret, æquum Lectorem fatis erudire potest de Catholica Theologia primitivæ Ecclesiæ.

Adjuncta funt alia quatuor, quæ ad Eucharistiam relationem habere propter essentialem corporis Christi præsentiam Pontificii afferunt ; at Patres non item. I. Hostia. Hieronymus, b De hac quidem hostia, inquit, qua in Christi b Hieron. commemoratione mirabiliter fit, edere licet: de illa verò quam in Levit & Christus in ara crucis obtulit, secundum se, nulli edere licet. Sic Decret. De ille. Loquitur de reali comestione hostiæ illius quæ est in Cona, quam negat convenire ejus corpori quod erat in cru- De hac. ce: fed illa quæ erat in cruce, omnium confessione verissima & essentialis exstitit caro Christi, quæ eadem nunc regnat in cœlis; de qua tamen in Eucharistia edere non datur. Quomodo igitur essentialiter præsens dicitur, quandoquidem

non minus dissonant quam Hac & Illa?

II. OBLATIO. Ambrofius distinguit inter corporis Christi oblationem Sacramentalem five Repræsentativam, tam in Veteri quam in Novo Testamento, ac (ut ità dicam) Præfentativam in cœlo. "His umbra, his imago, illis veritas. umbra in Lege, imago in Evangelio, veritas in calestibus. Ante cap.48. agnus offerebatur, offerebatur vitulus; nunc Christus offertur, sed offertur quasi homo, quasi recipiens passionem; & offert fe ipfe quafi Sacerdes, ne peccata nostra dimittat : Hic in imagine,

CAmbrof. 1.

ibi in veritate, ubi apud Patrem pro nobis quasi Advocatus intervenit. Sic ille, antithesin constituens inter oblationem corporis ejus in Eucharistia & ejus præsentiam in regno cœlesti, tanquam inter imaginem & personam ipsam, quam vocat veritatem. Ità ut non magis præsentiam propriè essentialem corporis Christi in Eucharistia agnoscar, quàm realem paffionem, de qua dixit, Quasi recipiens pafsionem.

d Origen. in Levit.cap. 16.hom.10. \* Iren.lib.4. nem.

III, & IV funt PONTIFEX & TEMPLUM. Adeft O. rigenes: d Debes adire Pontificem Christum, inquit, qui utiquein terris non requirendus sed in calis. Sic ille. De quo fuprà Irenæus, ubi Templi quoque meminit, e Nos quoque, e.34. Jub fi- inquit, offerre vult munus ad altare frequenter: Eft ergo Altare in calis. illucenim preces nostra & oblationes nostra diriguntur; & Templum Dei, quemadmodum Johannes in Apocalyps ait, Apertum est templum Dei & tabernaculum. Hec ille. In quibus vis illativæ particulæ ergò cuivis fatis innotescit. Oecumenius fimiliter in Heb. 10.12. Ubi Apostolus, docens Christum post facrificium crucis sessionem obtinuisse ad dextram Dei Patris, fideles omnes fanctum fanctorum libere & confidenter ingredi hortatur, v. 19. & ad hunc nostrum Pontificem cum certitudine appropinquare, v.22. In hæc verba Oecumenius. f Cum deinceps, inquit, nihil visibile supersit, neque Templum, hoc est calum; neque Pontifex, id est Christus; neque Hostia, que corpus illins est; fide deinceps opus erit. Sic ille. Non est quòd querantur Adversarii sententiam hanc coactè & quasi finistro Apolline à me recitari, eò quòd loquatur Oecumenius de corpore visibili, illi verò in Altaribus suis non nisi invisibile corpus Christi hostiam esse teneant; cum non ignorent, Patres, quoties loquuntur de corpore Christijam nobis invifibili, semper ad Cœlum tanquam unicum ejus locum respexisse, nec aliter Christum, Pontificem, Hostiam, nisi quatenus est in cœlo, adorandum nobis docuisse.

Gecumen. in Heb. 10.

CAP. XII.

CAP. XII.

Octavum argumentum nostrum: Quia Catholica Antiquitas corporis Christi attributa, Palpabile, Infevifibile, Divifibile, Circumscriptum, eidem inseparabilia effe judicarunt.

Uplex est ratio examinandi Attributa: una, ut fimpliciter se habent, & contradictionem tantum implicitè inferunt ; alia, ut comparate ad alia relata apertam contradictionem continent. Quatenus per se & fimpliciter confiderantur, corum genera funt varia.

> De Corporis attributis seu affectionibus, viz. Palpabilitate & Visibilitate.

> > SECT. I.

# Status Quæstionis.

CEntentiam Romanæ Ecclefiæ dedita opera Pontificio-Drum Antefignanus explicare gestit Bellarminus. Inter alia quæ ad inftitutam quæftionem spectant, \* Synodus Tri- Bellarm. dentina, inquit, adverfus eos qui dicunt corpus Christi quoad lib.1. De Substantiam effe tantum in colo, dicit illud effe substantialiter in hoc Sacramento: Et addit; Illud corpus Christiin celo habere exfiftendi modum naturalem, in Sacramento autem non naturalem, fed facramentalem, ità ut substantia fecundum fe non babeat ordinem ad locum, -neque extendatur ad exten fionem magnitudinis .-- Pari ratione, eft in Christo sua figura, suus color, & tamen invisibilis est us Sacramento continetur, quoniare figura & color non babent rationem qualitatis fed fubftantia, ut in Sa-

cramento funt. Denique habet etiam Christus, ut est in Sacramento, certas qualitates quibus tangi poffet, & tamen per fe & proprie tangi nequit , quia ea qualitates habent ( ut fape diximus ) modum exsistendi substantia, non qualitatis. Sic ille: scilicet sæpe illud inculcans quod puderet Theologum verecundum vel semel effutivisse, Esse nimirum aliquod Christi corpus naturale quod in Sacramento præter omnem modum naturalem exfiftat; quod quamvis extra Sacramentum posset tangi & videri, nunc verò, ut est in Sacramento, per fe & propriè fit impalpabile & invisibile. Quid Jesuita Suarez tandem? Breviter sanè atque rotunde, b Dico, inquit, modus quo hic exsistit corpus Christi omnino est invisibilis oculo corporali, non solum ex natura rei, sed etiam de potentia Dei absoluta; quia hic modus abest ab omni ubi quantitativo, & quia est indivisibilis, -- & inextensus totus in totis speciebus. --- Nec alia est ratio de oculo Christi quam de alio quolibet. Sic ille. Quam imposturam Scripturarum autoritas, suffragante Antiquitate, facile deteget at que dispellet.

Suarez.in 3.Tho. disp.

# Scriptura Autoritas.

## SECT. II.

Christus, ut resurrectionem proprii corporis discipulis suis infallibilem redderet, Luc. 24. 39. Palpate, inquit, considere. Spiritus non habet carnem co ossa, ut vos me videtis habere. Ad hoc argumentum duo respondet Cardinalis. Primò ait, a Consequentiam Christi tantum affirmative sumtam esse; Hoc palpatis, hoc videtis: ergò corpus est. Et optima hac est consequentia, inquit; quia sensus non fallitur circa proprium objectum: non autem negative sequi, Hoc non palpatur, non videtur: ergò non est corpus. Hac consequentia, inquit, quam Dominus nequaquam facit, sed Calvinus facit, mala est. Secundò, inquit, Illud corpus suisse humanum, vivum, idem quod antea suerat, non probavit Dominus hoc solo argumen-

Bellarm. Ab. 1. De Euch. c. 14.

argumento: quod fine dubio non erat sufficiens, &c. Sic ille. Quafi propofitum fuiffet Christo probare illud quod spe-Ctandum palpandumque discipulis tradidit, tantum corpus effe, & non corpus humanum, atque etiam proprium corpus suum, adeoque ipsum se resuscitatum. Cui verba Christi varie repugnant : Palpate & videte corpus. ergo humani corporis partes voluit contrectando discerni. Ponite manus in latus. ergò, ut vulneratum & crucifixum fuum corpus effe deprehenderent. Quorsum hoc? namego i pfe sum. ergo,ut iple idem Christus esse illis innotesceret. Proinde dum Cardinalis argumentum Christi restringit ad probationem Corporis in genere, deserit ille subjectum quæstionis. Sed Jesuitæ alii erant rectiùs edocti: Utpote Vasquesius: b Ego Vasq. Jes. censes, inquit, cum Cajetano argumentum illud Tactus efficacissimum suisse ad probandam veritatem corporis humani in Christo. Imò etiam & ipsius Christi corpus, asserit Toletus : c Optime, inquit, Origenes. Oftendit fe Christus in vero suo corpore resuscitatum effe. Necnon Suarez; & Probatum est, Christum idem numero corpus demonstrasse. Habet igitur asnavez. in ille ex familia fua Jefuitas duos שִנְישִׁישׁ וּשְׁשִׁי ipfi adverfantes; Imò etiam totà Jesuitarum natione majorem Gregorium Magnum Papam: Plus nobis, inquit, Thoma infidelitas ad Greg. Hom. fidem quam fides credentium discipulorum profuit; quia dum ille ad fidem palpando reducitur, nostra mens omni dubitatione postposità, in fide solidatur. Sic ille, de fide resurrectionis Christi in humano ejus corpore: nempe, eo argumento dubitationem omnem fuisse sublatam.

Ad demonstrandam corporis sui resurrectionem vox Christi erat, Palpate & videte. Apostolus \* Paulus omnis in \* 1.cm-15, hoc erat ut ex multifariis resuscitati Christi apparitionibus infallibilem istius persuasionem evinceret. Johannes Evangelista ulteriùs progreditur, & sensuum compluria suffragia insuper affciscit: \* Quod audivimus, quod vidimus, quodque \* 1.70h.1. manus nostra contrectarunt, id narro vobis. Denique, An-

Tom. 2.qu. \$1. art. 2. difp.184.

C Tolet. Jef. in 70b.10. annot.25. 2. Thom. qu. 54. 5. 1.

gelus

14.

gelus aufus eft ex certitudine unius fenfas videndi, Luc. 22. Videte locum, arguere negative, Non of bic. Quod fi fingi possit hæc cuiquam non satisfacere, audiat, velim, quisquis eft, Christum ipsum exprobrantem discipulis dester corum. \* Marc. 16. discipulis vero? quare? \* on vois summelos abrit sympotor in construent, quod iis qui viderant cum refurrexisse non credidiffent.

> Tantum visibile & palpabile corpus Christi universa agnovit Antiquitas; & in eo discernendo sensum judicium comprobavit.

# SECT. III.

TUllum potest esse dogma magis Catholicum quam quod juxta Scripturas fuit ab Occumenica & univerfali Synodo definitum. Tale erat Concilium Ephelinum circiter annum Dom. CDXXXI. Exstat ejus decretum de corpore Christi in hæc verba, " Non alienum est abillo corpue quod fibi univit, quod ubique palpabile & affpestabile ex fiftit. Sic Synodus illa, omnium confessione, Catholica, ad Hareticorum veterum vecordiam revincendam. Verba Patrum funt disertissima, de Corpore Christi; Vbique, inquiunt, palpabile & affpectabile exfiftis. Ubicunque igitur, five intra five extra Sacramentum. Quid clarius? Nec fand mirum, si turbam nequissimam Hæreticorum spectemus qui corporis Christi integritatem portentosis suis dogmatibus oppugnarunt; quorum plerique non nisi phantasticum corpus finxerunt : adversus quos Athanasius, Permifit se Christus, inquit, non solum videri, sea & tangi manibus, veritatis testibus, Alous mis parmaia rici con flar, remota omni sufpicione apparentia vana & phantaftica. Chrysoftomus introducit Christum ità discipulos suos alloquentem, e Nones meum meos ludificare phantasmate. Vanam imaginem visus si timet, veritatem corporis manus & digitus explorent. Potest fortaffe

2 Concil. Ephesin.apud Bimum, tom 5.c.1. Anath. 3.

\* Vide fuprà, cap.7. tom. 2. Orat 2. De Af-Genf.Christi

\* Chryfoft. De Refurr. hom. 9.

fortasse oculos aliqua caligo decipere : palpatio verò corporalis corpus agnoscit. Nazianzenus, ut probet Deum non esse corporeum, contradicentem quemlibet vehementer exagitat, in hunc modum; d Te, te, inquam, appello, qui Philosophia & Greg. Naz. Theologia principatum vendicas, & in immensum gloriaris. "at.34. An Deum corpus effe dices ? quonam ergo modo immenfus, infinitus, at denique appudnos, zi drapa, zi dbello, i. c. figura expers, impalpabilis & invisibilis ? an hac in corpora cadunt? O licentiam! non enim hac corporum natura est. Sic ille. Ac proinde etiam nos dicimus, Non magis Corpus (ut Pontificii de Christi corpore pronunciant) per se & proprie impalpabile & inaffpectabile quam immensum & infinitum dici aut fingi posse. Ambrosius, ubi agitur de Christi corpore quod pertransiit per sepulcrum, concludit illud fuisse verum corpus: " Quodtangitur, inquit, corpus eft : quodque palpatur, lib.10.in corpus est. De quo testimonio \* alibi opportunius, ubi de Luc.22. Transsubstantiatione disceptabitur. Similiter, pro Visibilitate corporis Christi, Augustinus, Semper quidem Christius partizicass. Divinitate nobiscum est, inquit: sednisi corporaliter abierit à 'Aug. serm. nobis, semper ejus corpus carnaliter videremus. Non igitur ni- 60.De verfi visibilem præsentiam corporis Christi in terris unquam Vide supra, cogitabat Augustinus. Præterea de Hæreticis Eunomianis (4).9.5.2. Prateolus vefter, & Eunomiani, inquit, corpus Christi impal- & Prateol. pabile & invisibile effe dicunt post resurrectionem, imo aere & Bleuch.Hevento subtilius. De quaharefi Gregorius Eutychium convincit. Eunomiani Sicille. Boni æquè ac magni Pontificis sententiam proferre lubet, dignam illam quidem quæ Christianorum memoriis imprimatur : h Nos Redemtoris noftri, inquit, post resurrecti- h Gregor. onem corpus palpabile veraciter credentes, fatemur carnem no- Maga. Exfram post resurrectionem futuram & candem & diversam; can- 1.14.6.31. dem per naturam, diversam per gloriam; eandem per veritatem, diversamque per potentiam. Erit itaque spiritualis, quia incorruptibilis; erit palpabilis, quia non amittet effentiam veracis nature. Hæc Gregorius Papa: qui si ex numero Protestani-

um fuiffet, non potuiffet difertius cause corum patrocinari. aut eam exprimere clariùs, aut defendere nervosiùs, quàm cum doceat, 1. Corpus Chriff, jam gloriofum, nunquam ità spirituale esse posse ut non sit idem palpabile; 2. Hanc proprietatem adeò esse eidem corpori essentialem ut ab eo separari nequeat. 3. Hanc suam sententiam de fide esse statuit. Veraciter, inquit, credentes; etiam tunc cum Eutychetis hærefin in Eutychio expugnavit. 4. Rationem quis quærit? Non decebat, inquit, omne illud in Domino quod palpari potuit, post confirmata palpantium (discipulorum) corda, in subtilitatem aliquam fuisse redactum. Tale illud esse necesse est quod Pontificii fingunt non per se & propriè asspici aut tangi posse: Tam longè absunt à doctrina Pontificis quondam Romani, tum suo cognomine tum ipsorum æstimatione Magni: qui existimavit Palpabilitatem amitti non posse fine amissione essentiæ veracis naturæ.

Tertullianum, licèt cæteris omnibus priorem, in hunc

locum distulimus; ut, cùm jam de antiquitate doctrinæ agatur, testimonium ejus lectoris animo penitiùs inhæreat: Tertullianum, inquam, qui omnis in hoc est ut probet contra non folum Academicos, qui sensuum arbitrium asspernabantur, sed etiam hæreticos Marcionitas & alios, qui corpus Christi nullum nisi phantasticum somniabant: k Non li-Animasc.7. cet nobis, inquit, in dubium sensus nostros revocare, ne & in Christo de fide corum deliberetur, i. e. dubitetur; ne forte dicatur --- quod deceptus sit cum Petri socrum tetigit; aut alium posteaunquenti fenferit (piritum quam quod in fepulturam fuam acceptavit, aut alium postea vini gustarit saporem quam quod in Sanguinis sui memoriam consecravit. Sic enim & Marcion phantasma eum maluit credere, totius corporis in illo dedignatus veritatem. Hæc Tertullianus, fidei Romanæ de Transsubstantiatione in multis è diametro adversatus, ut jam clariùs ex

> collatione inter Ecclesiam Romanam & ipsum Tertullianum pateat. I. Enim Rom. pro literali sensu: Non est fi-

> > dendum

Greg.ibid.

cap.31.

dendum sensibus. Tertull. Sensus non funt in dubium revocandi. II. Rom. Fides verbis Christi habenda est, cum dixit, Hoc EST CORPUS MEUM. Tertullianus, literalem sensum impugnans, Id eft, inquit, figura corporis ejus. de quo "infra. \* Infra, III. Rom. Non tamen credendum est judicio sensuum, praser- part. 2. timin re Eucharistica. Tertull. Si sensus in dubium vocentur, set. 12. tum deliberaretur (i. e. dubitaretur) de veritate sensus Christi, cum gustavit saporem vini quodin Eucharistia in memoriam fanguinis sui confecravit. IV. Rom. Post confecrationem non est amplius vinum. Tertull. Erat vinum, quod Christus confecravit & gustavit. Hoc igitur adhuc vinum erat, licet consecratum: quia non gustatum antéquam consecratum. V. Rom. Remanent tantum accidentia, ut color, odor, sapor; que sunt propria objecta sensum, circa que sensus non falluntur : at circa rem coloratam, odoriferam, & sapidam decipiuntur. Sic enim Bellarminus. At Tertullianus extrahit hunc fophistam ex istoc latibulo, docens, Standum effe judicio sensuum, ne dicatur Christum falso tetigisse focrum Petri, aut falso fensisse Spiritum unquenti , aut falso gustaffe saporem vini consecrati. In quibus fingulis demonstrat ex accidentibus substantias iplas discerni, nempe socrum, unquentum, & vinum: id quod Punico, id est, suo more loquendi Tertullianus consultò exprimit: Alium, inquit, vini saporem gustavit. Quibus verbis saporem & vinum quoad essentias distinguit, ità tamen ut carquoad exfistentiam tanquam inseparabilia conjungat. VI. Rom. Quisquis hie fidem habet suis sensibus est plane Hareticus. Tertull. Imo Hareticus potius qui fidem detrahit sensibus. Sic enim, ut est in sententia allegata, Marcion, inquit, Christum phantasma maluit credere, totius corporis in illo dedignatus veritatem. Audin', lector! Marcion non fidendo sensibus, & veritatem humanæ Christi naturæ nolens agnoscere, eum phantasma esse docuit : Et profectò sic Romana Ecclesia, abrogando omnia senfuum fuffragia, nihil nisi invisibile & impalpabile, id eft,

est (quale Marcion) corpus planè phantasticum, imaginatur.

Ex his duobus Attributis Romanam Prasentiam Missaticam probari falsam, degenerem, phantasticam, hareticam & idololatricam esse respectivé.

#### SECT. IIII.

DAtres jam allegati ex his Attributis duplicem nobis ar. guendi rationem tradiderunt : affirmative unam, Eft palpabile; Ergo est Corpus. Quam confequentiam Cardinalis optimam esse \*confitebater. Jam integrum erit nobis assume-re; At id quod in Euchari fija Sacerdotis manu tractatur & populo manducandum traditud vobis confitentibus, est palpabile : Est igitur corpus. Christine verò caro? Negatis. Quidni igitur panis! Unanimum judicium sensuum deposcimus, Visus, Guftus, Tactus, Olfactufa, qui nobis plane fuffragantur. Quorum infallibilitatem ratio luculenta confirmat:nam non minore certitudine deprehendamus Panem esse revera panem post consecrationem quam qua Christus probavit corpus suum verè carnem esse post resurrectionem: quod ille infallibiliter præstitit apud discipulos ex arbitrio esticacissimo: De quo \* Patres: Athanasius; Vacat omni suspicione phantafia. Chryfostomus; Non potest decipere. Gregorius Papa; Cui veraciter credendum. Addo nac Augustinum, de Apostolis Christi corpus palpantibus; "Non possumus, inquit, dicere Discipulorum manus fuisse frustratas.

Altera ratiocinandi forma negative se habet, contra Romanæ Ecclesiæ hodiernam sidem de corpore Christi, ut in Eucharistia per se invisibili, utpote quod \*nullo humano, imò nec Angelico, intuitu, nec ipsius Christi visu cerni possit. Quia Ephesinæ Synodi Patres (cum quibus aliorum Patrum testimonia \* citata consenserunt) definientes corpus Christi ubique asspectabile esse, hanc formam arguendi nobis

indulserunt;

\* Supra,

\* Supra, feet.3.

a Aug.ferm. De Temp. 161.

\* Supra, felt.1.

Supra, felt. 3.

indulserunt; Ubicunque est corpus Christi, licet non actu videatur aut tangatur, est tamen per se & propriè asspectabile & tangibile, ità ut cerni & tangi queat: At in Eucharistia (quæ nunc est fides Romana) non est per se & propriè visibile & tangibile: Proinde quod in Missa Romana proponitur tanquam Christi corpus, phantasma merum est.

Attributa hac, Divisibile & Circumscriptum esse, antiqui Patres à Christi corpore absolute inseparabilia judicarunt.

## SECT. V.

Cclesiæ Romanæ sides hodierna, quam Concilii Tri-Edentini Patres post mille quingentos annos ab Apostolicis temporibus deductos primo fabricarunt, Seff. 13. ejufdem Synodi exstat in hæc verba; \* Totus & integer Christus \*cone.Trid. sub specie panis & sub qualibet ejus speciei parte inest. &, b fab Seff. 13.6.3. quavis utriufque speciei particula. id eft, ut vult 'Suarezius, Rom. De in fingulis partibus quantumvis minimis & cujuslibet quanti- Euch. num. satis. Sic ille. Præterea hi, ut nimirum occurrant objicienti, Quomodo corpus retineat partium suarum proprietatem, 7ef. tom. 3. nifi torum extendatur ad loci habitudinem, respondent, Sat effe ut extensionem habeat in se, licet non ad loci spatium, quia incircumscriptum. Quod ut illustret Bellarminus; 4Ar- & Bellarm. gumentam, inquit, sumitur ab exemplis Dei & anima rationa- L3.De Euch lis. Deus enim cum fit res una & simplicissima atque indivisi- c-3. S.Quarbilis, tamen eft simul in infinitis locks .--- Pari ratione animarationalis tota est in qualibet parte corporis, &c. Sic ille. Dixi etiam dogma hoc inter atticulos Romane fidei cenferi:quod constat ex Bulla Pii I V. Papæ, in qua omnia Concilii Tridentini Decreta in fidei hodiernæ Ecclesiæ Romanæ Articulos transferuntur; extra quam fidem ( ut ibi dicitur ) nemo Talvus effe poteft.

dift. 52. 5. 2. 9.679.

tum argum.

Contra

pus bis

nt;

gi-

ar.

alılis

ne-

po-

le:

dni

Vi-

ur.

on

Da-

vit

bor

ffi.

fri-

re-

gu-

Mu-

10-

in

no,

of-

Pa-

August. Epist.z.ad

Volusian.

# Part. I. Cap. 12. Sett. 6.

Contra Indivisibilitatem & Incircumscriptionem Corporis Christi.

## SECT. VI.

Atronus nullus ipso Augustino augustior autauspicatior censeri potest, qui propter multorum tum Hæreticorum atroces impetus tum etiam amicorum importunas interrogationes, quibus sæpissimè urgebatur, accuratissimè causam hanc discutiebat, de Divisibilitate corporis quoad extensionem ad locum: a Corpora, inquit, quorum nullum potest esse ubiquetotum, quoniam per innumerabiles partes aliud alibi abeat necesse eft: & quantumcunque sit corpus, seu quantulumcung, corpusculum loci occupet spatium, eundémque locum sic impleat ut in nulla ejus parte fit totum. Hæc ille. Quibus verbis fatisfacere conatur Volusiano quærenti, quomodo Deus potuerit claudi in utero Virginis. Respondet Augustinus, Deum quidem in nullis locis claudi, sedesse ubique: contrà, Corpus in uno loco claudi & contineri. Ergo loquitur generaliter de quovis corpore, nè Christi quidem corpore excepto, cujus antè mentionem fecerat : Nec hoc solum quoad cursum nature, verum etiam simpliciter; quia præmisit, Non fieri posse ut partes ejusdem corporis fint, quoad extensionem ad spatium loci, alicubi & alibi simul.

\* Suprà,

Verùm instabat modò \* Cardinalis, & objecit nobis exempla Dei & Anima rationalis: ex quibus constat, Deum esse totum ubiq;, & animam rationalem totam esse in qualibet parte corporis. Augustinus, ac si tunc temporis cum ipso Bellarmino concertasset, & hanc stropham ejus subodoratus vellet ei occurrere, immediatè post præoccupat in hunc modum; b Longè alia natura est, inquit, anima quam corporis: quantò magès Dei, qui est creator anima? Sic ille. Imò verò ut impossibilitatem indivisibilitatis illustret in quovis corpore quanto, dispares naturas qualitatum inter se consert; Nam cùmipsum immortale corpus, inquit, minus

Aug.ibid. quo suprá.

Angust.

sit in parte quam in toto, immortalitas ejus tam plena eft in parte quam in toto : Sic in minore corpore non minor est sanitas; cum minora er majora corpora aque fana fint. -- Dispar est profecto in membrorum molibus quantitas; sed par est in disparibus sanitas, que non quantitas sed qualitas est: non potuit ergo obtinere quantitas corporis quod qualitas. Denique, Minor est, inquit, unus digitus quam tota manus, & minor est unus digitus quam duo, & alibi est iste digitus, alibi ille, alibi manus. Qued non solum in mobilibus corporis articulis videmus, sed etiam aeris partes suos implent locos, & terra pars ista non est ibi ubi illa; quia suum locum quaque obtinent: Lucifq, pars alia infunditur per banc fenestram, alia per aliam, & major per majorem, per minorem minor. Sic ille. Singula ferè vocabula Augustini Pontificiorum de Indivisibilitate & Non-extensione corporis ad locum figmentis fingulis repugnant; quia tam proprium corpori esse docuit Extendi per partes ad terminos spatii, quam essentiale est animæ Non-extendi. O miseram igitur Romanæ fidei defensionem! cujus Advocati, post fummum studium & industriam philosophandi, exemplum omnino nullum è tota rerum corporalium mole extundere potuerunt, quo Coexfistentiam corporis in diversis locis vel leviter adumbrarent: quin eò tandem angustiarum redacti fuerint, ut infisterent in exemplo Dei, qui propter infinitatem ejus non potest non esse ubiq; totus; & Anima rationalis, cujus effentia, cum spiritualis sit, est indivisibilis, nec ut in fingulis partibus corporis inhærens localiter, fed ut eas informans; attamen tantum partes conjunctas, nullam separatam. De quo Adversarios consentientes habemus: d Anima, inquit Suarezius, non informat corporis partes qua velinter fe vel aliqua parte media continuitatem non habent. Ergo 4.c. 10. Bellarminus ità arguendo ineptit prorfus, & toto cœlo ab instituta quæstione aberrat, quæ est de Coexsistentia corporis in locis abinvicem separatis. Deinde Augustinus argumentum petit à Quanto; Quia omne quantum est totum

Amgelia, L.

quid consistens ex partibus, quarum alia est major, alia minor, ut digitus, & manus; ità ut quæ minor minus, quæ major majus occupet loci spatium; & alia pars ejus huc alia illuc extendatur, sed nulla prorsus simul alicubi & alibi. Imò
nè quidem lux ipsa (qua est tenuissima rerum) partem senestra
tota pertransit; sed (ut vult Augustinus) pars ejus alia major
per majorem, alia minor per senestra partem minorem infunditur. Quæ Protestantium sidei & doctrinæ per omnia quàm

appolitissimè conveniunt.

Similiter, omnino impossibile esse ut corpus sit incircumscriptum aut non uno duntaxat loco conclusum, statuerunt antiqui Patres jam suprà, Basilius, Cyrillus, Alexandrinus, Athanasius, Eusebius, Augustinus, & alii: quorum testimoniorum repetitione supersedemus, ut quod jam mihi ad manum est Theodoreti suffragium, adhibeamus; qui docet, Corpus Christi post resurrectionem (ad similitudinem panis post consecrationem) ceandem habere figuram, circumferiptionem, breviter dicam, inquit, windle voias, corporis ef-Centiam : etiam fi post resurrectionem immortale & incorruptibile factum sit, or ad dextram Dei collocatum. Quibus clare docet, Circumscriptionem infallibile consequens & inseparabilem affectionem esfe corporis Christi, atque de ejusdem propria essentia. De cujus testimonio fusius infrá. Interea loci argumentum illud non est prætermittendum quod hærere videtur in causa visceribus, Quòd omnis corporis extensio partium in se necessario infert extensionem ad locum, quia omne Magnum extenditur in longum, latum, & profundum : Ità ficut Substantia non potest non substantialiter exfistere, sic Quantum omne ad modum quantitatum se habere necesse fit.

\*Theod. 1 Dial.z.cap. 24, & 22.

\* Part.2.

Conclusio ex bis Attributis.

Per fyllogismum concludemus: Nullum corpus quodest in se aut impalpabile, aut invisibile, aut indivisibile, aut incircumscriptum, potest esse naturale corpus Christi: Sed corpus

corpus illud quod Pontificii credunt esse in Eucharistia (ex eorum sententia) est in se impalpabile, invisibile, indivisibile, & incircumscriptum: Ergo illud corpus quod Pontificii credunt esse in Eucharistia non est proprium & naturale corpus Christi. Majorem ex unanimi Patrum consensu accepimus. Minorem Pontificii profitentur. Conclusionem lex Logica constituit & quasi subsignat. Concludam igitur verbis Calvini : Duebus locis carnem Christi simul ese non minus negabimus quam effe Christum bicorporem.

De quinto Corporis attributo, In se & natura sua sensitivum effe, & Potens ad corporis munia exfequenda, contra nefandum Pontificiorum dogma contrarium.

## SECT. VII.

Pontificii (quanquam horret mihi animus eorum porten-L tosum dogma repetere) quid de hac re statuant in scriptis suis publicis promulgare non erubuerunt. Jesuitarum Coryphaus Suarefius incipit: \* Dico, inquit, Corpus Chrifti, Suarez. ut est in hoc Sacramento, non potest naturaliter moveri localiter in 3. Thom. ab intrinfeco à propria anima er interna virtute motiva natu- 7. dif. ??. rali, neque per se neque per accidens. Loquer de naturali virtu- 5.1.concl.3. te:--- 2. Quod probatur, Quia naturalis motus membrorum requirit extensionem eorum in loco, ità ut in diversis locis partialibus ex fiftant, & unum impellat alind: Membra autem corporis Christi nan exfiftunt hoc mode in hec Sacramento. 3. Pergit Jesuita ad alias physicas actiones. Non agimus, \* inquit, \* 1bid. 5.2. de Christi corpore glorioso, sed considerato tantum ut constituitur sub speciebus bujus Secrementi. \* Et, omissa quastione de \* 1bid 5.3. Divina potentia prafens disputatio est saliem de naturali virture, ---- Utrum possit Christus videre, andire, dec. Sunt nonnulli, qui de potentia abfaluta id fieri posse negant. 4. Dico tamen, Christus, ut est in bac Sacramento, non potest naturaliter exercere actus fensum externorum. Ità tener D. Thomas , & alii autores ...

b Tofeph.

Christi in

Buch.dup.

"Vasquez.

Ø 12.

autores; quia modus exsistendi est supernaturalis, indivisibilis, & non per extensionem ad locum. Unde fit ut Christus non possit scipsum videre. Et idem est de tactu, & de quolibet alio sensu. At de potentia absoluta nihil repugnat quò minus sensus Christi externi hic exerceant fuas operationes. 5. Dico, Non poffe interiorem sensum Christi uti phantasmatibus naturaliter. 6. Similiter intellectus non potest novas species naturaliter acquirere, quia non potest uti sensibus , nec uti speciebus prins acquisitis. quas in memoria retinet. Josephus Angles, Communis est, inquit, hac opinio, Christum non posse aliquam operationem me. Angles, De Expl.corp. ra potentia naturalis habere, ut eft in hoc Sacramento. Inter alios allegat Scotum. Dein Vasquezio Jesuitæ judicium suum interponere liceat : c Sententia hac, inquit, vera est, Corpus 1, 2. art. 9, enim Christi, carens extensione in hoc Sacramento, neque agere in 3. Thom. neque pati potest, neque tangere neque tangi, neque intelligere quantum ad phantasma. Sicille. Tandem, ac si opinio hæc qu. 76. art. 7. di/p.191. vix satis crassa, barbara atque exsecrabilis videretur, prodiit tanquam ab inferis Jesuita Gordonius, natione Scotus; d Corpus Christi, inquit, sub specie panis est modo plane mortuo, eodem (cilicet mode que fuit post mortem in cruce & in fepulcro; neque enim videt, aut audit, aut loquitur, aut alias corporis viventis actiones exercet, prout est in hoc Sacramento, cum in eo sit modo indivi sibili & spirituali.

cap.s. d Gordon. Fes. Controv 8. c.4.num.

19.

Dogma hoc effe in Ecclesia Romana generale, & fidei Articulum, novum & plane blasphemum.

# SECT. VIII.

Pinionem hancin Ecclesia Romana communem esse Angles Pontificius jam testatus est: nos præterea contendimus, eam esse universalem, propter universalem rationem quam affignant, nimirum, 'Quia (fic enim \* dixerunt ) ut eft in boc Sacramento, non habet extensionem ad locum. Quæ ratio fundatur in articulo Synodi Tridentinæ, ubi decrevit, Cor-

\*Conc.Trid Seff. 13 c.3. v.

i-

e,

ŧ,

n

S

e

Ĉ

t

pus Christi, ut est in hoc Sacramento, esse totum in qualibet parte Sacramenti. Indè omnis illa impossibilitas movendi, sentiendi, & phantasmata exercendi nascitur, ut Pontificii jam citati statuerunt. Quod ego ideo novum nothumque appello, quia quando ad eam probandam Antiquitatis vel unicum testimonium deposcimus, altum est apud illos filentium: cùm tamen non defint nobis ea Patrum antiquorum sestimonia quibus opinio illa possit jugulari. Inter quos Athanasius, teste ipso a Collio, Christus solus, inquit, è mortuis integer resurrexit. & rursus, Cum omni integritate surrexit. Et b Leo Pontifex : Christi corpus post resurrectionem factum est impassibile: nihil enim in eo infirmum remanet. Quidni infuper illud hareticum dixerim? Hæretici Aphthartodocitæ fic dicti erant, quod credebant e Corpus Christi ante resurre-Etionem incorruptibile per immortalitatem fuisse, existimantes hoc effe Christo honori. Quibus Athanasius indixit illud A- cansillud, postolicum Anathema, Gal. 1. Qui evangelizaverit prater quod accepistis, anathema sit. Quid igitur de iis fiet qui glorificatum corpus Christi tot ignominiosis impersectionis notis stigmatizaverunt, contra illud quod acceperunt non folum de Christi sed etiam de fidelium Christianorum omnium gloria, Phil. 3. Transformabit corpus nostrum humile, ut conforme fiat gloriofo suo corpori. & rursus, 1. Cor. 15. Haref. 55, Seminatur corpus in imbecillitate; refurget in Swaun, in potentia, &c.? Unde demum meritò etiam blasphemum dici debet, quo gloriofum Christi corpus omni hujusmodi naturali potentià spoliatur, usque adeò ut per impotentiam intelligendi Embryoni, propter loquendi, videndi, movendi defectum Pisci, Talpæ, atque Cadaveri conforme sir, quod tamen (ut Idololatras craffissimos maximè decuit) adorandum fibi proponunt; quale Psalmista graphice descripsit, Quod habet oculos, nec videat; aures, nec audiat; os, nec loquatur; cor denig, nec tamen intelligat. Quod sequitur probe nostis, Ipsi qui faciunt similes istis. Hujusmodi igitur Dogmatistæ non argumentis sed fustibus sunt expugnandi.

\* Fr. Collius, lib. s. De sanguine Christi, diff 5. C. 1.In ca verba, Propter quod Deus exaltabat. Leo expli-2.601.5. Cognovimus Chriftum non **fecundùm** carnem. e Prateol. Elench. berefilib.1.

CAP. XIII.

Nonum Argumentum nostrum, ex Attributis corporis Christi signanter contradictoriis.

SECT. I.

Rgumentum nostrum nonum. Pontificii, velint nolint, Attributorum corporis Christi multifaria contradictione implicantur: Ergò miserrima est eorum desensio.

De terminis nunc agimus qui à Scholasticis signanter & terminanter contradiétorii vocantur: ut cùm Pontiscii idem corpus Christi Palpabile simul & Impalpabile, Circumscriptum & Incircumscriptum, Visibile & Invisibile, Divisibile & Indivisibile esse dicunt & prostrentur. Hanc Contradictionem adversus Pontificios nos jugiter urgemus. quò jam illi se proripiant, circumspiciamus. Termini isti, inquiunt, eidem corpori Christi tribuuntur respectu diversorum locorum: dictum enim est Palpabile, quatenus est in cœlo; Impalpabile autem, quatenus est in Eucharistia. Hoc monstrum primò Patrum antiquorum viribus prosligandum, deinde Pontisiciorum consessionibus delendum restat.

Antiquorum Patrum testimonia; quibus hajusmodi omnis Pontificiorum Contradictio detegitur atque obteritur.

SECT. II.

Est ubi Ephraim, inter antiquos Patres autor insignis, duas naturas Christi secundum differentes earum proprietates & affectiones distinguens, hac sua accurata cautione tione nos præmunitos esse voluit: a Quare Christus unus in palpabili & impalpabili substantia, ut & in visibili asque invisibili cognoscitur, & aliis praceptor agnoscitur. Si enim & unius persona alserum: sed nemo sana mente dicere queat, ut eadem natura tractabilis & intractabilis, sub asspectum cadentis & minimé. Et immediate post, de spirituali nostra participatione ejusdem corporis per sidem; Sic etiam corpus Christi à sidelibus acceptum sensibilem esseniam non relinquit. Sic ille. Quemadmodum Christi Persona sanama convenit, non duntaxat propter diversarum naturarum ipsarum hypostaticam unionem esse Palpabilem, non autem propter respectum ullum ad diversa loca, illud unum Adversariis oggerimus, quod noster Ephraimus ibidem subdidit, sidis matir storarus vir scon, Nemo mentis com-

pos id dixerit.

Lactantius olim exprobrans Ethnicis ipforum infaniam, qui Deos illos tanquam in cœlis habitantes coluerunt quorum tumuli haberentur in terris, b Quomodo potest, inquit, Deus alibi effe vivus, alibi mortuus; alibi haberetemplum, alibi sepulcrum? Sic ille. ubi vox Quomodo absolute impossibilitatis sensum præ se fert. Cæterum Gordonius Jesuita (quâ est ingenii subtilitate) Lactantii ità disputantis adversus Ethnicos aurem facile vellicasset, asserens, Id sieri posse: exemplicaufa, "Idem Christi corpus, inquit, qued jam vivit & aternum vivet gloriosum in calis, simul tamen est in Eucharistia sub specie panis, modo plane mortuo, codem plane modo quo fuit in cruce & in sepulcro. Atque (quod minime prætervolandum) Lactantius erat discipulus Arnobii, qui aliam perstrinxit in Idololatris Ethnicis contradictionem cum Pontificiis communem; \* Quod crederent suos deos in diversis eorum simulacris & templis exsistere, nec tamen intermedia loca occupare. Quem stuporem redarguens, Hac cum dicitis, inquit, dividitis unum a fe, & facitis idem non effe idipfum. Sic ille. quæ est contradictio expressissima.

Damascenus

a Photius Bibl. Tit. Ephraim, Theopol. Patriarch. Offe + Tra Xpacdy de YUNGOUTH zi a fuza-Φήτω έσία, zi ce ocali 2 α οράτω γιώριζε], 2) τοις αλ-Lougei Nivas ASH TREASE Scin Conic zi irdempos-Was [ 1] idner. and outling ar imir N'ralau ni P saus es in aum ques ANY THURS zi d'fulaοήτε, ε οσετού ε dogate. פד נא שדעם त्राथक में जा-SON YAM-Carbulyor owna Xpt-SOU, X, THE व्यं जीमामित धoiagu'n igicalas. b Lastant. L.1. Defal-Sa Rebg. C.11. Gordon. Jef. Controver (8.8.19) \* Supra, 6.6. felt.z ..

\* Damasc. De fide, lib. 3.cap. 3.

Damascenus, quamvis Patribus antiquis ætate posterior, testimonii tamen perspicuitate nihil omnino inferior reperitur. E nas 3 mia qu'ors rov comodor Sacoror; Quomodo una natura essentialium differentiarum susceptibilis sit? nos pap swart, &c. Quomodo enim possibile est eandem naturam secundum idem creatam & increatam effe, mortalem & immortalem? Addit etiam, मार्श्वत्वत्रीक में बेमार्श्वत्वत्रीक, circumscriptam & incircumscriptam? & paulò inferiùs, Effentialem differentiam, inquit, adfruimus falvari. Nam creatum in Christo mansit creatum, & increatum increatum, visibile visibile, & invisibile invisibile. Hæcille. Quæ Damasceni sententia, negantis idem Christi corpus circum criptum & incircumscriptum, visibile & invifibile effe, quidni Adversariis nostris aut satisfaciat aut cos

prorfus obruat ?

Deinde perpendamus oportet modum arguendi quo Hæreticorum stuporem perstrinxit, viz. Quomodo potest eadem natura? &c. & rurfus ingeminans; Quomodo poffibile est eandem naturam circumscriptam & incircumscriptam effe? Ut taceam, eum affirmare Circumscriptionem esse corporis proprietatem อับภาล์งาง. quo fignificat, Eam effe à corpore omnino inseparabilé, ut hactenus antiqui Patres universi tradiderunt, 247' auti subaudi 26600' quia eandem esse rationem contradictionis docet inter circumscriptum & incircumscriptum quæ est inter corpus mortale & immortale, cruentum & incruentum. Nam quamvis respectu diversorum temporum Christi corpus, quod in hac vita mortale fuit, nunc factum est immortale, tamen respectu diversorum locorum Damafcenus docuit, \* Solius Dei effe in duobus locis simul exsistere. & quod magis Adversarios revincat, Damascenus hæc scriplit adverfus eos Hæreticos qui, ut dicit, parrudar indyuore, but องสาริยูล์สหราง, nempe qui corpus phantasticum introduxerunt, non veram humanitatem. Ne multus fim; Antiqui Patres ad unum omnes ( quos suprà cumulate congessimus ) nullum corpus Christi post ejus resurrectionem nisi Palpabile, Visibile,

\* Supra, c.s fect. 1.

bile, Circumscriptum, Sensibile, Integrúmque esse crediderunt: At corpus fimul Impalpabile, Invisibile, Incircumscriptum, Insensibile, atque Imperfectum, Patribus veluti monstrum quoddam horrendum & cui lumen ademtum videbatur, quod nullus locorum respectus sustentare posset, cóque minus quia apud eos eadem ratio Impossibilitatis fuit quoad aua & ouos id est, par ratio corporis Coexsistentiæ respectu loci & temporis ejusdem. quod Pontificii minimè ignorant. A quibus nunquam adhuc impetrare potuimus, ut ex numerofo antiquorum Patrum Senatu vel unum proferrent qui de corporis ejusdem Palpabilitate & Impalpabilitate, aliisque ejusmodi attributis, aliter quam de terminis merè contradictoriis senserit. Inter Romanam Ecclefiam igitur & antiquos Patres quid interfit, quis quærit? Sic accipito; Quod inter umap & orap.

Contradictionum aquipollentium confessiones, quas à Pontificiis Doctoribus veritatis vis expressit, quoad affectiones relatas.

#### SECT. III.

Duo funt affectionum genera: Unum est Relatarum; al-terum est Absolutarum. Incipimus à Relatis. De quibus Cardinalis, a Relationes, inquit, ad loca necessario multiplica- Bettarm. buntur: - Itaque erit idem corpus sursum, & deorsum, remo- 6.4.5. Ac tum, & propinquum ; poterit moveri ad locum, & quiescere in primim. alio loco. - Nec tamen implicatur bic ulla contradictio; quia dicuntur hac sub diversa ratione, ut nimirum sunt in diversis locis . Siccine : Date nobis colorem, vel, fi potestis, umbram aliquam. Ac ne mirum id effe videatur, inquit Cardinalis, exemplum adferre possumus anima humana, qua cum in toto corpore & in quolibet membro sit tota, certe ut est in capite, est remota à terra, ut est in pedibus, non est remota. Sic ille. At nostra quæstio tota in corporum ad loca relatione verfatur:

\* Cap. 12. fett.s.

fatur: hîc verd Sophista exemplum emendicat & petit ab Anima humana, quæ est purus putus Spiritus. quæ comparatio erat \* fuperiùs ab Augustino explosa, cùm dixit, quod ad localitatem attinet, Multo diversam rationem esse anima er corporis. Hoc igitur quod Bellarmino non mirum effe videtur, ab Augustino monstri loco habebatur. Imò verò Adversarii nostri bene norunt, tantum interesse inter Corpus & Animam quantum est inter Divisibile & Indivisibile. Nec præterea ignorant, animam non esse in partibus corporis ut locatum, sed ut formam; formam verò informantem folum, & minime inherentem, ità ut non possit dici sur sum aut deorsum esse respectu suipsius, eò quòd à seipsa dividi non poffit.

Cùm igitur ex universa corporum cœlestium & sublunarium machina instantiam nullam inveniat Cardinalis, hujus unius allegatio neutiquam probatio sed proditio causæ suz censeri debet. Nam si ipsa corpora spectemus, utut avis, cùm in aere volat, respectu diversorum locorum remotior & propinquior fit; nunquam tamen, fi comparetur ad feipfam. Proinde prima Cardinalis de Animæ instantia exanimis est. Tacete verò, vos Jesuitæ, parumper, & vestrum A. quinatem attendite: Qui ut probaret (quod à nobis objicitur) Christi corpus non posse localiter in Sacramento esse fimul & in cœlo, rationem subjungit, b Quia tunc duo contraria,inquit, simul effent, videlicet, Sur sum & Deorsum. Sic ille. Altera instantia Cardinalis, de Relatis multiplicatis, hæc est: e Poteft, inquit, idem corpus moveri ad locum, & quiefcere in alio loco. Neque absurdum est, in codem subjecto esse contrarias relationes, cum in fint in eo subjecto per diversa fundamenta, aut diversas fundandi rationes. Sic ille. Quem transversum dedit præpostera affectatio nimiæ subtilitatis, cui propterea oppono ingenuam confessionem Jesuitæ Conninks, qui de industria opinionem hanc refellit : d Sed hac, inquit, videntur esse inconceptibilia omnino, & involvere apertam implican-

B Thom. Quodlib.3. art.I.

e Bellarm. ubi supra.

& Agid. Conninks, Jef. De Sa. cram.qu.75 dub.3.art.4

tiam.

tiam. Nam Quiescere dicit expressam negationem motus: atque ità Quiescere & Moveri sunt contradictoria. Nec responfio fatufaciet, fi negentur effe contradictoria propter respectum ad diver fa loca; quia diver fa Ubi, cum fint mera accidentia, non magis multiplicant subjecta secundum se quam alia accidentia. Hæc ille. Per quam Jesuitæ hujus confessionem sidei Romanæ vulnus magis lethale infligitur, quam ut suspirare queat. Nam si corpus Christi potest esse in diversis locis simul, tum potest in altari moveri & in pyxide quiescere. Atque hæc (ut videtis) contradictoria, atque adeò Impoffibilia effe judicantur. Nam contraria vestra philosophia Theologis fanioribus meritò cachinnos excitaret, quærentibus quid de eodem Johanne fiet à Thebis & Athenis fimul obviam fibi eunte, naso adverso? An unus idémque nasus rectà lineà fibi utrinque occurrens aut seipsum penetret, aut icu collidat, aut necessariò gradum utrique sistat ? ridendo enim mendacium pessundare quid vetat? Hæc de affectionibus Relatis.

### Contradictiones quoad affectiones Absolutas.

#### SECT. IV.

A Bfolutas affectiones vocant, quæ recipiuntur in corpore Alocato, five actiones, ut Calefacere, five qualitates, ut Sanitas. De quibus Cardinalis, Contrarium judicium effe . Bellar Abi debet de his, inquit: non enim multiplicantur in uno corpore, supra. quia corpus unum est, non multa. Itaque si corpus uno in loco calefit, etiam in alio erit calidum; & si uno in loco comedat, in altero non esuriet, ettamfi non comedat; quia idem est corpue. Hæc ille. Cujus confessionem opponimus Scholasticis iis de quibus ait, f Alii putant etiam absoluta multiplicari, & eousque Bellam. progrediuntur, ut dicant posse eundem hominem une in loco ebri- bi Ad terum este, in also sitire; imo, in uno mori, in altero vivere. Sic sium. ille.

& Vafquez. in 3. Thom. 94.76.dif. 189.

\* Foseph.

5.7.

Tertia Confessio & Vasquesii Jesuitæ: Accidentia absoluta non dependent à loco, nec multiplicant subjectum. v. g. Si Petro convenit in uno loco album effe, erit abfolute albus codem tempore in omni loco quo inest. Idem dici potest de agritudine. Hæc ille. Ex his pariter nobis concludere liceat, Eos prorsus ineptire, nè dicam insanire, Doctores Pontificios, qui dixerunt (quæ erat Scholasticorum Theologorum \* communis opinio) Christi corpus, ut est in Eucharistia, esse omni sensu Angles: (upra, cap. 12. destitutum, nec posse absque miraculo ullam sentiendi facul. tatem exercere, quâ tamen, ut est in cœlo, gaudet omnibus numeris absolutissima; atque ità Sentiens simul sit & Non fentiens. In quibus contradictionum paritatem quis tam exoculatus est ut non videat ?

h Suarez in 3. Thom. difp. 9. art.

Quartam Confessionem edidit Suarezius Jesuita : h Actus contrarii, ut Amoris & Odii, Affenfus & Diffenfus, non pof-2.9 Atque. Sunt competere subjecto in diversis locis: quia vitales actiones proficiscuntur ex potentia naturali, ut principio agente; & eadem potentia non habet vim naturalem ad efficiendum actus contrarios. --- Ratio: Quia inter actus contrarios tanta est repugnantia, nt etiam per potentiam Dei absolutam non possint effe in eodem subjecto & loco, quia sese omnino destruunt ex parte subje-Eti. Sic ille. Redeat vobis nunc in mentem rursus communis vestra opinio, qua statuistis Christo homini, ut est in Euchariftia, impossibile effe absque miraculo uti phantasmatibus, aut actum fecundum elicere, aut per intellectum ejus, feclufo miraculo, novas species acquirere: Cum tamen Christus, ut in ealefti suagloria regnat, suapte sponte hac omnia jugiter praftet aptissimé. Si hæc cum superiori Suarezii sententia exactè confiderentur, cuivis facile constabit, hæc duo, viz. Intelle-Etum Christi poffe, & non poffe simul actus suos elicere & novas species acquirere, non minus contradictoria esse quam Affentire & Diffentire; quæ ille accurate admodum probavit non poffe absolute competere uni subjetto in diversis locus, ed quedea actiones à naturali potentia proficiscantur. Cum tamen omnis animi

1 Idem in 3. Thom gu. 76. art. 7. difp. 32.

animi affenfus & diffenfus per usum phantasmatum & nova-

rum specierum acquisitionem perficiatur.

Quinta: Hæc erat confessio veteris Schola, Quòd, teste Vasquezio, & Aliqui negant, idem corpus posse esse in pluribus & Vasquez. locis simul, propter sequens absardam, Quod tum idemcorpus quo supra possit effe vivum in uno loco & mortuum in alio. Inter quos est Ledesma, & S. Thomas. Et id impossibile esse per absolutam Dei potentiam, Henricus & Altifiodorenfis, propter contradictionem, affirmant. Sic illi. qui quam exacte pro nobis concluserint, conclusio sequens declarat.

Confirmatio doctrine nostra ex istis Pontificior. confessionibus. SECT. IV.

R Ationum momenta quibus adducti fuere Adversarii Consiteri, Attributa absoluta non multiplicari, hujusmodi fuere: 1. Quia enunciantur diversa de eodem subjecto. 2. Quia propter contradictionem non sunt conceptibilia. 3. Quia actus contrarii, si ad idem referantur, sele destruunt. 4. Quia sequitur inde absurdum, Ut idem sit simul vivum & mortuum. At (ut ad nostram hypothesin revertamur) hac fingula conveniunt attributis etiam abfolutis, quæ vobis objecimus, quòd docetis de eodem corpore Christi, ut est in cœlo & in Sacramento, quatenus est objedum sensitivum, effe illud palpabile & impalpabile; quoad vim motivam, mobile simul & immobile; quoad facultatem fentiendi, videns & non-videns; quoad potentiam intellectus, potens & non-potens nova phantasmata concipere. Facessat igitur vestra hæc prodigiosa Multipræsentia corporis Christi, quæ ad nihil magis valet, quam ut propugnatores ejus vertigine correpti, velint nolint, contradictionum voragine abforbeantur. Hactenus de fide antiquorum Patrum. nunc ad Historiarum tum Sacrarum tum Ecclesiasticarum fidem dilabimur.

> CAP. XIV. G 2

CAP. XIV.

De fide historiæ Sacræ adversus omnem credulitatem Multipræsentiæ Creaturæ induobus locis; ex Veteri Testamento.

Ecimum argumentum nostrum. Nulla Angelica, nullave humana creatura, five in Veteri five in Novo Testamento, legitur aliquando in pluribus locis fimul exstitisse, etiam posità quacunque necessitate hujusmodi coexfistentiæ: Ergò affertio Multipræsentiæ talis est prorfus incredibilis. Vis hujus Argumenti constabit ex iis \*cap.4.5 4. quæ à Patribus \* suprà comprobata fuerunt. nunc rem ulteriùs persequimur. Recolat enim, quisquis voluerit, Divinam historiam Veteris Testamenti, & spatia temporum repetat, quàm longissime possit, ab Adamo usque ad Christi adventum, in quibus Deus tot tantáque miracula edidit pro Patriarcharum, Prophetarum, populi Israelitici liberatione ab extremis & deploratis periculis: Multipræsentiæ tamen five Angelicæ five humanæ creaturæ vestigium omnino nullum reperiet, quamvis ad expedienda multa negotia videretur perquam necessaria.

#### De Historia Sacra Novi Testamenti.

Cquid de Coexfistentia locali five cujusvis Apostoli, Live etiam Christi ipsius, uspiam ? Tantundem. quæ, si unquam necessaria fuit, potissimum ad Evangelii prædicationem in falutem generis humani, modò possibilis esset, requiri videretur. Sed ut unam instantiam afferam; In initio ministerii Evangelici Spiritus fanctus miraculose Apostolis inspiravit multiplicationem Linguarum propter multiplicationis

tionis Præsentiarum defectum. Illos enim necesse fuit, diversis temporibus, certis & definitis locis suis circumscribi: ut in ministerio Sancti Pauli, quem quis Apostolum Pegasum meritò indigitet, liquidò cernere liceat: Qui tamen ad quas regiones falutaris prædicationis caufa ordinariis mediis pervenire non poterat, ad eas Epistolarum alis advolare cogebatur; etiam tum quando, fi unquam, Multipræsentiæ usus necessarius fuisset: ut de ipsius absentia crebræ gravissimæque ejus querimoniæ testantur; Quòd facultas ei deesset tum ad prospiciendum ædificationi Ecclesiæ Romanæ. Rom. 1.13. tum ad Corinthiacæ Ecclesiæ mores depravatos castigandos, r. Cor.4. ult. tum ad Galatas ab exsecranda hæresi reducendos, Gal. 4. necnon ad supplenda ea quæ spectarent ad salutem Ecclesia Thessalonicensis, 1. Thess. 3. 10. & denique ad fovendam firmandamq; Ephefiorum fidem, etiam tum cum ad ejus ultimum discessum ab illo ægriùs quàm à visceribus suis abstraherentur, Actor. 20. 37. Hæc de Ministris.

Nunc de Ministrorum omnium Domino Christo Jesu inquirendum; An ejus humana natura in diversis locis eodem tempore exstiterit unquam. Christus Jesus, qui ipse erat in se quasi mundus miraculorum, in Generatione, Nativitate, & Resurrectione, in mundo profudit miracula penè infinita, in quibus ante refurrectione Majestas Divina resplenduit : nullum tamen vel suæ vel alterius cujusquam Multipræsentiæ editum est exemplum. Post resurrectionem à morte (quod erat miraculorum omnium nobiliffimum) apparitiones ejus in diversis locis multiplices exstiterunt; quamvis non fimultaneis sed successivis temporibus: 1. Cor. 15. Visus enim fuit Cepha, deinde duodecim, postea quingentis fratribus. Dein, post assumtionem Christiin coelum, fideles omnes erudiebantur, ut quoties Chrift u Bede Perror interpellarent, toties ad cœlestem ejus mansionem mentibus fuis affpirarent, five illum invocarent ut Fefum, Act.1.11.

G 3

five ut Sacerdotem, Heb. 10.21. five ut Intertessorem, Hebr. 9.24. Rom. 8.34. nunc rursus ut Mediatorem, Hebr. 12.25. nunc ut Advocatum, 1. Joh. 2.1. nunc denique ut sidei nostra Ducem, Heb. 12.2. Atque etiam semper animis nostris aut ad Domum calestem, aut ad Thronum gratia, aut ad Dextram Dei jubemur asscendere. Sed de corporali ulla ejus Coexsistentia in terris in novi Testamenti Evangelica historia apex omnino nullus apparet. Addo; Impossibilitatem Multiprassentia humana Christi natura, antiqui Patres contra veteres Hæreticos communibus suffragiis suis \* commonstrarunt. De aliis apparitionibus qua à Pontificiis confingi solent, \* aliàs erit dicendi locus.

\* Suprà, cap.5, & 6. \* Infrà, Part. 2. Class.3.cap. 1. per totum.

# CAP. XV.

# De fide Ecclesiastica; 1. ex Historia Veteri.

Ltimum Argumentum nostrum. Cum ab ipsis mundi incunabulis ad hanc usque decrepitam ejus atatemne fando quidem audita est unquam Multipræsentia corporis cujusquam ex historia aliqua Ecclesiastica quæ sidem ullam mereatur, Multipræsentiæ Assertores vestri ad Anticyras sunt ablegandi. Ecclesiæ primitivæ monumenta exemplum omnino mullum pro-

primitivæ monumenta exemplum omnino nullum prodiderunt ullius Multipræsentiæ, në tunc quidem quando ea cum dirissimis persecutionibus maxime conslicata est, cúmque in Christianorum liberationibus usque ad persequentium stuporem miracula multiplicata erant; imò nè per mille quidem annorum circuitum Multipræsentiæ corporalis ulla magis uspiam quam de Evandri matre facta est mentio. Nam exemplum illud quod sorte mihi

accidit

accidit alibi legere, tanquam ab Ambrosio desumtum, exstat, quod sciam, nullibi. Bellarminus tandem historiæ veteris lumine omni quo Multipræsentiam ostendat destitutus, in latebra tenebricola, nè dicam tenebris, se cogitur abscondere.

De objecto unico exemplo Coexsistentia localis, sed post annum à Christi Nativitate millesimum.

#### SECT. II.

Ardinalis Bellarminus, in Catechismo suo, ubi ad En-Chariftiam venit, Discipulum suum erudit, quem introducit interrogantem in hunc modum, a Explica, precor, in- Bellarm. quit, aliquo exemplo, quomedo possibile sit Domini nostri cor. Catech. De pus in tot bostiss effe posse, quot in adeo diver sis altaribus reperiuntur. Magister (i. e. Bellarminus) respondet; Legitur, inquit, in vita Sancti Antonii de Padua, illum, cum quodam tempore in una urbium Italia concionaretur, etiam codem tempore mediante Divina gratia in Portugalia exstitisse, & ibidem aliud bonum opus peregiffe. Nunc ergò si Deus potuit efficere ut S. Antonius simul in duobus distinctis locis adeo disjunctis in propria specie effet, quamobrem ejus potentia non conveniret facere ut in multis hostiis sub earundem hostiarum specie effet Christus? Sic ille. Quicquid uvono a historia hæc contineat, absque omni discrimine aut delectu statim devorat Cardinalis; quamvis quisquis autorem, tempus, loca, actum, modum, testes, vel denique seculi ipsius ætatem penitius introspexerit, nihil ei futilius esse facile deprehendet. Ab autore auspicabimur.

Primo enim, Legitur, inquit, in vita S. Antonii. At Commemorationis hujus quis autor fuerit penitus nos celat. consultò admodum, nempe nè nobis eum fuisse constiterit, qui edidit historias eas quæ Legenda aurea indigitantur: in Tim. lib. Quem Pontificii saniores Ferrei oni & plumbei pectoris iap. 11. &

hominem

Lnd. Viv. lib 1. De descript. Canus. Loc. Theo! !,11. c.6.

hominem fuisse judicarunt; &, Nihil effe historia illa fadim. Secundo, Quo tempore hoc accidit ? Responder, Quodam tempore:nempe ficut olim & fopus, Quodam tempore cum bruta animalia loquebantur, dixit ad Leonem Vulpes, &c. Tertio. Quibus in locis à se invicem distinctis coexsistentia istac comparuit? Respondet, de priori; In una urbium Italia; de altero, In Portugalia. Nimirum etiam fures, cum ad examen vocantur, confultò versantur in generalibus, & maximè cavent locorum circumstantias particulares commemorare, nè fraus eorum deprehendatur. Certè in re tam admiranda notas omnes notabiles esse oportuit. Reciùs igitur in Utopia actam fuisse hanc fabulam dixeris. Quarto, Actum ipsum quod spectat, qui contigisse diciturin locis inter se ità disjun-Eis, In Italia concionatus eft, or simul in Portugalia peregit opus bonum. Quod opus bonum? cum quale fuerit plane nesciverit. testimonium ipsum satisignobile & fide omni indignum esse probat. Quintò, Modum apparitionum istarum fuisse dicit, In propria specie, quod affirmare de Corpore Christi Thomistæ una cum Scotistis\* prohibent, tanquam quod sit propter implicatam contradictionem impossibile. Sextò. Ad faciendam fidem, de rebus miraculosis præsertim, solent testes adhiberi omni exceptione majores. Cedò verò, obsecro, Ecquis testis idoneus esse potest de coexsistentia hominis alicubi concionantis & fimul eleemofyna operantis, qui ipse non ejusdem hominis spectator simul utrobig; exstiterit? Ideo hoc sciscitamur, quoniam ea est nonnunquam rerum diversarum similitudo, ut sola paritas earum ipsa identitas effe videatur; ità ut teftes etiam jurati (quod fapiffime fit)de eadem ove, equo, vaccaq: repugnantia testimonia proferant. Postremò, Ætatis mundi ratio habenda est. Antonius de Padua vixit (teste Baronio) ad Annum cipuili. quæ ætas cum in aliis tum maxime in historicis enarrationibus ab integritate priscorum Patrum, immane quantum, degeneravit. certè longè post ætatem Gregorii primi Pontificis

\* Supra,

ficis, & Bedæ, quorum ille circiter De Iv. hic ad Decxxx. viguit, de quibus tamen vester Theologus & Episcopus Canus, Admonendus eft Lector, inquit, ne illi statim persuasum sit, omnia que magni Autores scripferint undique effe perfecta. nam labuntur interdum, vulgoque indulgent : Qua ego de Gre- 11.cap.6, gorio & Beda jure fortaße dicere possim; quorum ille in Dialogis, S.Lex veri. hicin Historia Anglicana, quadam miracula vulgo jactata & credita scribit : quas historias probarem magis si carum Autores severitati judicii curam in eligendo majorem adjunxis-Cent. Sicille.

Theol.Lb.

Quanquam redeat, quæso, vobis in memoriam testimonium illud Gregorii Pontificis; d Duas, inquit, res simul & Greg. 1.5. imaginari non possumus. Sic pius Pontifex. At nostra ætas c.2 in 1. postera genuit acutiorem prolem, quæ facile concipiat eundem Antonium codem temporis momento in Italia & Portugalia proprià specie comparuisse. Quid multa ? Eccui sani pectoris lectori doctrina illa de Multipræsentia corporis credibilis videri poteff, cujus ab Adamo usque ad annum à Christo nato millesimum quinquagesimum tertium experientia nulla datur præter hanc unam, quæ propter multiplicem repugnantiam omnino nulla est. An in libro Metamorphoseon Poeta, cui tunc quidlibet fingendi animus fuit, inter mutatas formas quammaxime portentosas Coexsistentiam alicujus corporis imaginationi sux obrepere passus sit, quærat cui otium est. Equidem non memini, qui jam ad exitum festino.

Doctrina Pontificiorum de Multiprasentia corporali, quam plane prodigiosa sit, limpidissimum exemplum.

SECT. III.

PRo Multipræsentiæ possibilitate etiam visibilis, & in pro-pria specie, contendens Jesuita Lessius, ausus est ( quid verò non ausus?) in hunc modum dogma Pontificium explicare; e Lessins Jes. De divin.perfect. l.12 e.16. n.119.

plicare; viz. Exfistentia rei non impedit quò minus secundo. tertio centies, millies, res endem produci poffit. Unde fequitur, ex uno homine effici integrum exercitum. Sicille. quod non ideo prodigiofum appellavi, quali fuerit hoc illi peculiare; cum sit revera dogma nunc Pontificiis plerisque omnibus commune, quamvis à veteribus Scholasticis propter contradictionem implicatam sæpe explosum fuerit. Quo polito tamen, illis pariter credendum eft, ejuldem exercisis turmam unam ex unius ejusdémque Equitis præfentiis centum, aliam ex mille unius Sclopetarii coexfistentiis consistere: militem eundem rursus eodem temporis momento gladiis, hastis, tormentis, alioque quovis militiæ apparatu uti ad omnia bellandi munia tam defensiva quam offensiva spectante; usqueeout pariter gressus omnes observer, antrorfum, retrorfum, dextrorfum, atque finistrorfum. que fingula vel fomniaffe, non fani effe hominis, nemo fanus Postquam jam Partem primam absolvimus, caufa postulat ut in Parte proxima, quæ vel ab Adversariis vel à nobis de Multipræsentia corporis Christi ex Patribus ultro citroque objiciaut opponi folent plenè planéque difcutiamus.



# PARS SECUNDA.

Protestantium ex Patribus congressus & concertatio cum Pontificiis, de Multipræsentia corporis Christi, per sex Classes.

CLASSIS I;

De Expositione verborum Christi, Hoc.

Status Quæft. fingularum expeditissimus.



Uæstio prima est, Utrum Parres literalem an figurativam verborum Christi expositionem intellexerint. Secunda, An conversionem Panis Transsubstantialem an Sacramentalem docuerint. Tertia, Præsentiámne mysticam

an materialem admiferint. Quarta, An Manducationem ora-

lem, an potiùs 20711127, spiritualem quidem sed & realem, tenucrint. Quinta, Utrùm immolationem veram an repræsentativam approbave int. Sexta, Nunquid adorationem Latreuticam & Divinam Hostiæ in altari an Christo in cœlis exhibuerint. Ità us summa horum omnium huc redeat, Propriæne an improprie fuerint locutiones Patrum quæ ab Adversariis objiciuntur. Nos igitur ad Pontisiciorum objectionum restatationem liquidam, per Classes singulas, Divino Numine asspirante, subenter acritérque accingimur.

Classis prima est de fundamento Missaticæ multipræsentiæ, quod est depravata Adversariorum expositio quam faciunt verborum Christi, Hoc est corpus

MEUM.

# Status Quæstionis.

Synodi Tridentinæ Patres facilè intelligentes essentialem Schristi presentiam minimè essici posse ex improprio aut figurativo verborum Christi sensu, primo in loco definiverunt, a Ista Christi verba propriam significationem pra se serre. Qui verò nobis verborum illorum sensus genuinus innotescate. Vasquezium Jesuitam audire libet: bomnes opiniones, ait, intres classes reduci possunt. Nam quidam pronomen Hoc reserunt adid solum quod in sine prolationis verborum dicitur Corpus; alii, ad aliquod commune quod statim anteconversionem demonstretur; alii, ad substantiam panis. Sic ille. Nec potuit sanè rectiùs questionis statum expedire, cujus cardo in hac una particula Hoc totus vertitur. Jam verò Pontiscios ipsos in priores duas sententias admodum distractos essentit ipsi mox fatebuntur liberé. De Protestantibus aliter sentit

Synod.
Trident.
Seff.13.c.1.
Vafqu in
3. Thom.
disp 201.
cap.1.

sentit atque loquitur Jesuita Maldonatus: c Lutherani & omnes Calvinifta, inquit, pronomen Hoc pro Pane positum effe dicunt, quia panem in manus accepit Christus, cum dixit, Hoc EST CORPUS MEUM. Metas igitur videmus, ad quas collineandum nobis fit, ut de fensu verborum Christi, adeóq; de Christi præsentia aut absentia, verèstatuere possimus. Capitum modò propofitorum feriem perfequemur.

e Maldonat. Fef. in Matth. 26.

# CAP. I.

I. Pontificiorum expositio pro literali sensu verborum Christi, referendo Hoc ad Christi corpus, ab ipsis Pontisiciis exploditur.

#### SECT. I.

Pectatum igitur eamus, & Pontificios Doctores invicem digladiantes perlustremus. Ex quibus ii qui pro-Unomen Hoc ad nomen Corpus referri contendunt, primo in scenam prodeunt. Exempli causa: " Hoc nihil Prom. caalind significare potest quam quod pradicatum enunciat, i.e. Christi corpus. b Hoc nihil aliud quam Christi corpus demonstrat. e Demonstrat corpus ipsum in quod panis convertitur in fine propositionis. Nec est tautologia; quemadmodum neque in illo, HIC EST FILIUS MEUS DILECTUS. His merito adjungas d Chavanfium & Brereleum, afferentes, quòd hæc verba luculentissime referuntur ad Christi corpus. Tam Monarch. diferte, inquit Jesuita Mallounius, ac siquis librum indigitans, diceret, Hic eft liber mens. Sic illi; audaciffime an infulfiffime, penes Adversarios nostros mox esto judicium.

Staplet. thol. Serm. Hebdom. Santle, in bec verba. Hoc eft corpus meum. b Sander. De vilib. ad Ann. 1549.0.619; Barrad. Jef. De inflitur. Euch:

cap.4. 4 Chavanf. Jef. Comment. in formam Juramenti Fidei. Inferiptio libri eft, Professio vera. fidei, 5.49. pag. 468. Brerel, in lib. De Liturg. Miffa, p. 138. traft. 2.5-3. Malloun. nupera. Replica Doll Usb. pag. 204. Certe

Certe, hoc audito, Cardinalis Bellarminus oblucatur il-& Bellar I. I. lico: & Demonstrativa pronomina, inquit, indicant certum ali-De Euch. quod ante quam fequantur catera voces. Et fane in illis verbis. c.11.5.Hzc BIBITE EX HOC OMNES, valde duram eft, non demenfra riid quoderat, fed id tantum quod futurum erat. Porro, Si pronomen demonstrat folum Corpus, verba erunt speculativa non practica. Sic ille. Ubi etiam rationem corum qui h Catechif. Trident. de docent pronomen Hoc demonstrare corpus, vocat absur-Euch. dam. Cui sententiæ h Catechismus Tridentinus, Jesuita i Vafquez. in 3. Thom. i Vasquez, & Gordonius Scotus Jesuita adstipulantur: qui difp. 181. negantes corpus Christiesse ante utima fyllabe prolationem, ficcap. 12. rinon posse dicunt ut pronomen Hoc non demonstret rem Gordon. Controv. 4. prasentem. Denique, Romanæ sedis Oraculum ipsum, Incap. I. nocentius Papa, 1 Hoc, inquit, non demonfrat corpus, quis 1 Innocent. Papa, De nondum verba illa protulerat ad quorum prolationem panem offic. Miffe. mutavit in corpus. Sic ille. 1. 3.6. 26.

Similitudines pro expositione priore à Pontificiis nonnullis sièta, & ab aliis ut ludicra reject a illico.

#### SECT. II.

Exempla quibus nonnulli sensum superiorem explicant Latque illustrant, De operativa verborum Christi in policia ad significandum corpus ejus, hujusmodi sunt, a Bellarmino referente: Quidam ponunt exempla, inquit; ut si quis, dum pingit lineam aut circulum, dicat, Hac est linea, Hic est circulus: quomodo etiam exponi debet pronomen in illis verbis Domini, fohan. 15. Hoc est præceptum meum. Alli (satentibus aliis) ut satisfaciant rudi intellectui, exemplum dant, ut si faber, accepto serro, subito motu clavum sormans, dicat, Hic est clavus. Imò & Jesuita Conninks ait, Propriè dicitur, Hic est circulus. Et dici vix potest quantis in deliciis apud illos istiusmodi exempla habeantur. At harum similitudinum dissimilitudinem duo percelebres Jesuite detegunt.

\* Bellarm. 1.1.De Euch c. 11. 6. Nota. Tefle Sal mer. tom.g. tralt.13. pag. 84. & Jansen. Concord. 6. 130. " Conninks, De Sacram. 94.75. ann, I. num. 36.

Primus; & Etfi pronomen demonstrativum, inquit, demonstret Bellam. rem futuram, quando nihil est prafens quod demonstretur, ut in exemplis allatis; tamen fiquis digito aliquid oftendat dum pronomen effert, valde absurdum videtur dicere pronomine illo non demonstrari rem prafentem. Secundus, e'Si Est, inquit, pro- esalmer. prie accipiatur pro Exsist BRE, durum eft, ut uniat subjectum Jef. tom. 9. cum pradicato pro fusuro tempore ; si de prasenti uniret, falsa p. 83, 84. effet propositio, quia ibi ante prolationem verborum non est corpus Christi: Quod locum habet non solum in orationibus speculativis & significativis, sed etiam in practicis & factivis: ut siquis volens facere circulum, rogatus, Quid eft Hoe? respondeat, Hic est Circulus, profecto propositio non est statim vera, nisi post quam factus est circulus. Sic ille. Hæc, hæc, inquam, exempla funt, quibus alii Autores Pontificii, veluti homines circulatores & veteratores, discipulis suis præstigiose imponunt.

II. Expositio. Pontificii alii referunt Hoc ad Individuum vagum: qua expositio à Pontificiis aliis exsibilatur; nec poteft ea effe literalis.

#### SECT. III.

INterpretatio hæc affertorem habet Bellarminum, qui de Verbis Christi, Hoc BST CORPUS MBUM, 2 Pronomen Hoc, inquit, non demonstrat pracise panem, nec corpus, sed in communi substantiam qua est sub speciebus. Sic ille; intelligens id quod vocant Individuum vagum: Quod Jesuita Suarez illustrat; b Hoc demonstrat, ait, ens in confuso, five sub- difp. 58. stantiam contentam sub speciebus illis : Ut cum quis habens herbam in manu, dicit, Hac nascitur in horto meo. Ubi illud prono- do Valent. men HAc non fignificat eandem numero berbam, fed herbam 13. contra : haic similem. Sic Suarez. Cui opinioni alii bene multi adhæserunt. Quanquam expositio hæc futilior sit quam ut an- ve videre tiquorum Patrum cuiquam in mentem veniret unquam, el in l. 2. quaque ab Ecclesia Romana Doctoribus ipsis cum irristo- cap.1.

Bellarm. . ubi supra.

Suarez. Jef. in 3. Thom. 5.7.2.755. Fortunat.

A Archiepifc.Cafar. Christoph. decapite Font. lab.de variu tra-Etat.fol.17. Parifin.

ne rejicitur. In quam Archiepiscopus Casariensis, ut dab. surditatum plenam, acriter invehitur, & quidem haud temere: Nam in demonstrando Corpus in genere, nescio, inquit, quid velitis: cum pronominis natura sit sola singularia demonstrare: Ideo si generi addideris pronomen Hoc, rem in individao demonstras: Conceptus autem communis non latet sub speciebus Sacramenti, nec in manibus portari potest. Qui aliud fenserint. eis dixerim, Revertimini ad judicium, o viri, & duas has res tantum considerate, Corpus scilicet, & Panem: quorum alterum demonstrari necesse est, quia horum Christus meminit. Magnam vim Scripture faciunt, ex suo cerebro tertium ponendo cuius nulla fit mentio, & quo posito propositio falsaest. Vanissimus igitur est corum labor & absurditatum plenus. Hæc Archiepiscopus vester. Cui accinit, ex Societate Jesuitarum, Maldonatus: e Vulgata hac opinio mihi, inquit, non videtur probabilis. Nam etfi pronomen HIC, quantum in fe eft, non fignificat hunc hominem magis quam alium, tamen cum ponitur in propo-Tertius er- fitione, ut, Hic homo disputat, non potest accipi nifi determinate pro Homine hoc. Sic ille. in quo fatis prioris opinionis absurditatem convellit. Quinetiam fac ut Hoc referatur ad Individuum vagum.

e Maldonat. De Sa. cram. Euch. 10m. 1. 5. ror.

> non poterit tamen illam, quam Tridentini Patres decreverunt, interpretationem propriam efficere: quia, ut perite admodum Jesuita Vasquez, f Contentum sub speciebus tanquam fingulare vagum & (ut ipfi dicunt) confusum non potest pronomine Hoc demonstrari: quia pronomen Hoc demonstrat rem sensui per se aut per accidens, individuum autem vagum non potest ullo modo fensui demonstrart, fed intellectui. Sic ille. Quid multa : Similitudo ipía quam Pontificii ad suum individuum vagum illustrandum attulerunt, ipsorum defensionis futilitatem conspicuam reddit, viz. Hac herbajamin mea manu nascitur in horto meo. Qua fignificatur aliquaalia herba ejusdem generis in horto nata. Herba enim in manu

> loquentis, cum fit individuum determinatum, non potest

abfq;

Vafquez. Fef. in 3. I hom. difp. 201. cap.2.

abíq; tropo magis effe herba vagè sumta quam manus tenentis potest demonstrare hortum in quo vaga illa herba nascitur. Ergò commentum vestrum de Individuo vago est vagum nimis atq; evanidum. Cujus absurditas se magis proditura est in forma locutionis de altera specie, Hic est calix sanguinis mei. In qua Adversarii nostri omnes figuratam & tropicam dictionem agnoscunt. de qua in Classe fecunda copiofiùs differemus.

Pontificios fundamentum Multiprasentia corporis Christi in hoc falsisimo suo sensu literali ponere.

#### SECT. IV.

Ixíne ego literalem horum verborum Christi exposi-Dixine ego included de la companion de la comp orum de corporali Christi præsentia in Eucharistia ? Dixi fané: & nihil hîc me fingere Valentianus Jesuita testabitur, qui de hac ipsa Scriptura loquens, \* Pro sententia, inquit, "Valent. Catholica firmum fundamentum Dei stat in clarissimis Christi Fest De Christipraverbis constitutum, Hoc est corpus meum. Præmisto- centia.c.3. rum fumma hac eft; Quoniam pronomen HOC nec cum 5. Przecres nomine corpus, nec cum eo quod dicitur Individuum vagum, potest proprie & literaliter congruere, (quibus duntaxat duabus expositionibus Pontificii literalem verborum Christi sensum adstruere conantur) facessar oportet omnis eorum de literali & proprio fensu digladiatio & ostentatio. Jam falsis Pontificiorum interpretamentis detedis, Protestantium expositionem rimabimur.

H

CAP.

## CAP. II.

Protestantium sensum sigurativum verisimum esse, probatur: I. Quia Hocin verbis Christi demonstrat Panem; quod impossibile est, nisi sigurate accipiatur, ex Confessione Pontisiciorum omnium.

#### SECT. I.

Rgumentum: Si in verbis Christi, Hoc est corpus meum, pronomen Hoc revera designat panem, impossibile est ut sensus proprius sit & literalis. Consequentie necessitatem Adversarii nostri libere largiterq; dabunt: Assumiantiquorum Patrum patrocinio, ex Pontificiorum ipsorum necessariis principiis ità esse dabimus, ut Argumentum ipsum (nisi magnopere fallimur) plane invictum & irrefragabile esse appareat. Primo in loco Consequentia necessitas stabilienda est.

Bellarm.l. 3.De Zuch. c. 19. S. Primum.

Est. in

1.Cor.11.

Chavans.
in Exposin
formam furaments Pis
1v.S. 49.
d Gordon.
Jes. L. Con-

Agmen ducat Bellarminus: \* Non potest sieri, inquit, ut vera sit propositio in qua subjectum supponit pro Pane, pradicatum autem pro Corpore Christi: Panis enim & Corpus Domini res diversissima sunt. Exemplo rem illustrat: Nam si liceat, inquit, affirmare disparata de disparatis, licebit eodem jure affirmare de luce tenebras, & de Christo Belial. De eadem prædicatione Estius; b Affirmare panem esse corpus Christi, affirmatio absurda & maniseste salsa esse chavansius; Panis est Corpus Christi: Sensus est incredibilis. Sic illi. Quo nihil verius esse potest de affirmatione propria & literali, non autem de sigurativa. Sed audiamus Gordonium Jesuitam: d Non magis dicipotest, inquit, Panis est Corpus Christi.

fti, proprie, quam concedere possumus Christum proprie dici poffe Judam, aut Deum Diabolum. Has ille, veras quidem, fed audaces nimis & horridas, instantias dedit : Rectiùs, si in aliis exemplis, de Lana & Plumbo, aut de Homine & Afino, institisser. Eandem impossibilitatem Schola vetus re-Aètenebat, accuratéque defendebat. Inter quos Aquinas, · Nunquamenim panis, inquit, eft Corpus Christi. Sat erit · Aquin. Scholasticorum columen citasse. Sequitur Assumtionis part.3. art. probatio: Sed objectio, veluti obftaculum, vel potius festu-75. ca, è tramite removenda priús.

Per Hoc in verbis Christi designari Panem : nihil obstare objectionem Grammaticalem.

#### SECT. II.

Magnus bellator Bellarminus Protestantibus indicit
bellum Grammaticale: Non potest dici Hoc, inquit, de Bellarm.t. re que cernitur & aperte cognoscitur nist sit generis neutri 1.De Euch. res illa. Sic ille. Rifum continetis, Tirones? Tota Gramma- Porro. ticorum natio, quâ Græca, quâve Latina, nos aliter instituit, Hoc neutraliter & substantialiter sumi posse de re qualibet inanimata, tam cum cernitur quam cum non cernitur. Idémq; intelligi posse in verbis Christi dicimus, nist \*12672,c.4. Bellarminus affirmare vellet, non modò Pontificios Do- 5.1. Aores, sed etiam omnes antiquos \* Patres suam dedidicisse Jesis Malaonat. Grammaticam. De Pontificiis testis Maldonatus Jesuita 26,9.633. eft : b Catholici multi dixerunt, inquit, pronomen Gracum 7870, & Latinum Hoc, Substantivum effe, nec opus effe ut cum PANE genere conveniat. Sic ille. In quem finem nos quoq; ejusdem generis exempla plurima è nonnullorum Pontificiorum scriptis, illustrationis causa, \* produximus : Ex & summ. Jansenio, neutraliter à Cypriano, epist. ad Cæcil. sumi Angel.tit. Hoe de voce sanguis. Ex Summa Angel. d Hoe de voce ci- Gabr. Biel, bus. Ex Gabriele Biel, . Hoc de voce Angelus. Ex Vulgata Left. 48. p. H 2 Latina

\* Lib. 2. De Millage.1. 5.5. e Fanfen. Concord. c. 13. p. 908. Euch.q.23: 414.lit. K.

e Vulgat. in Gen. 2. 8Bonavent. teste Conninks Jes. DeSacram. qu.75.art. 1 num. 26. Latina versione, (Tridentinorum Patrum opinione authentica) f Hoc de voce Eva. Ex Bonaventura, 8 Hoc, quod est subjectum, panem demonstrare: Hæc singula de rebus quæ oculis cernebantur. Græcum contextum quod attinet; prorsus eadem est Grammatica: Aasor apro, Aigur, Tên 80, &c. quam frequenter esse apud Græcos notius est quam ut exprimi necesse sit.

Pronomen Hoc de Pane affirmari, verborum Christi contextus demonstrat, & Antiquitas unanimiter consirmat.

#### SECT. III.

PRimò, ex textu Sorites hic facile elicitur: Quod fesus in manus accepit, illud benedixit; Quod benedixit, fregit deditq; discipulis; Quod dedit, de co dixit, Hoc est corpus meum: fesus autem (ut est in textu) accepit panem: Ergò de Pane dixit, Hoc est corpus meum. Nihil est quod huic Soriti vel verisimiliter opponi queat, quia in tota hac concatenatione nullius vinculi ruptura sit aut laxatio.

Secundò, hoc probari potest ex Patribus; non tamen observato ætatum ordine. Cyrillus Hierosolymitanus; a χριςῦ ἐιπόντος περὶ τῷ ἄρτε, Τῦτ' ἔςι, &c. Cyrillus Alexandrinus: b Fragmenta panis discipulis dedit, dicens, Hoc, &c. Irenæus: Panem accipiens confitebatur esse Corpus suum. Origenes: d Nec materia panis, sed supra illum dictus sermo, qui prodest non indignè comedenti, &c. Theodoretus e de Pane: Τὸ διακίοι περιστρέρευσι σῶμα. Chrysostomus: f Τί ἐςιτ ἀρτος σῶμα Χειςῦ. Imò in primo Concilio Niceno Patres trecenti, de Pane post consecrationem: s Mi) τω περικμάνω ἄςτω περικώνωμαν. Ex Latinis, Tertullianus: h Panem Corpus suum appellas. Ambrosius: l Panem fractum tradidit, dicens, Hoc, &c. Hieronymus: k Nos audiamus panem, quem fregit Dominus, esse Corpus Servatoris. Augustinus: l Judas edebat panem Domini, non panem

· Cwill.Hierofol.Catechif. Myflag.4. b Cyrill. Alex.l.4.in 70h.c. 14. Iren 1.4. c.57. derig.in Matth. 15. eTheod. Dial 1.c.8. Chryfost. in I.Cor. 10. Xatio. bom. 24. & Concil. Nicen in Actu,l.2. Tertull.1. advers. 74daos : col. contra Marcion. C.20. Ambrof.L. 4. De Saeram c.s. k Hieron.

Epift. ad

Hedyb.g.z.

Sq. in Joh.

de de verbis

Apostoli.

panem Dominum. item : Panis eft corpus Chrifti. Isiodorus : " Panis, quia confirmat corpus, ideo corpus Christi nuncupatur. Epiphanius: " De es quodest rotunda figura Dominus dixit, Hoc BST CORPUS MEUM. Sic Patres Graci juntà ac Lati- "Epiphan. ni, quos Grammaticam fatis scivisse nemo inficiabitur. Atg: ità utraq; opinio non tantum oppositis testimoniis, sed & ca medium. exquifitis & appositis rationibus labefactata concidit. Alteram speciem quod attinet; Christus, postquam consecraffet, feipfum exponens fubdit, Non BIBAN DEINCEPS DE GENIMINE VITIS : Ubi aperte illud quod post consecrationem erat in calice vocat fructum vitis, i. e. vinum. Pro qua expositione habemus Origenem, Cyprianum, Chryfostomum, Hieronymum, Augustinum, Euthymium, Theophylactum, Bedam. quorum testimonia citabimus infrà in secunda Classe. Interim disputo. Christus dicit, Hoc est corpus meum : quibus verbis si Hoc ad Panem referatur, fensus non erit magis literalis, quam si Homo Asinus appelletur, testantibus Pontificiis universis: At tota Antiquitas quasi uno ore docet, pronomen Hoc Panem defignare: Ergò impoffibile est ut verborum Christi sensus proprius fit & literalis.

Tertiò, ex Pontificiorum placitis hoc ipfum demonstrari potest. Dicunt primò, Pronomen Hoc referri debere vel ad vocem Corpus, vel ad Individuum vagum, vel ad ipsum Panem: At minime convenire ut aut ad Corpus aut ad aliquod Individuum vagum referatur, propter nimiam absurditatem, Adversarii nostri jam suprà liberè admodum concesserunt accuratég; probarunt : Proinde pronomen Hoc Panem duntaxat demonstrat. Secundò, hodierna Romana Ecclesia profitetur se credere Transsubstantiationem suam totam niti virtute horum verborum Christi, Hoc eft corpus meum; unde fit ut substantia panis convertatur in substantiam corporis Christi. Disputo: Si pronomine Hoc non demonstretur Panis, tum Panis non est, cujus substantia vi ho-

m I find. Hi -Pal.l.1. De offic.c 18. in Anchorate, cirrum verborumin corpus Christi convertitur ; & proinde falla est Trans substantiatio vestra. Si verò est Panis cujus substantia convertitur, tunc veraeft nostraexpositio qua pronomine Hoc Panem proprie designari demonstrariq; dicimus & profitemur. De quo plura urgenda funt in Classe proxima.

# CAP. III.

II. Probatio sensûs figurativi in verbis Christi, Hoc est corpus Meum, Quiaest locutio Sacramentalis; ex instantiis pluribus in utrog Testamento.

Ocutio qua quid affirmatur de suo signo (ut Corpus Christi de Pane ) ea non potest non esse Sacramentalis, adeóque figurativa, qualem Jesuita vester exemplis illustrat : De aqua Baptismatis, inquit, si diceretur, HAC EST AQUA, non facramentaliter fed vere & proprie loqueremur : At sacramentalis effet locutio, si aqua diceresur Regeneratio. Sic ille, prout optare possumus, auspicatissimè, & cui nemo Adversariorum poterit refragari. Sed si panis in Eucharistia, prout est signum corporis Christi, dicatur corpus Christi, tam omnino Sacramentalis est locutio, quam cum Aqua dicitur Regeneratio. Assumtio nos ad se vocat: quam exemplis & instantiis illustratam dabimus.

b Bellar . De Such. c.11. in Dan. l.s. pag.85. d Fansen. Concord. &vangic, 128 pag.872.

a Maldon.

Fef. in Matth, 16.

26.

1. In Veteri Testamento, non diffitentibus Adversariis, b Circumcifio dicitur fædus, & fignum fæderis. Item de alio Perer. Jes. Sacramento, que fuit Petra, viz. I. Cor. 10. PETRA ERAT CHRISTUS: 'Ideft, Petra figurabat Christum. Ubi fignum appellat nomine rei fignatæ. Rursus, de Sacramento Paschatis, Matth. 26. Edam de Paschate: d Pascha significat Transsilitionem; sed festivitati & agno Paschali accommoda-2. In tur.

2. In Novo Testamento, de Baptismo, S. Augustinus: SEPULTI SUMUS PER BAPTISMA IN CHRISTI MOR- "ANG. EDIA. TEM : Non ait, Sepulturam significamus, inquit, sed prorsus consepulti. Sacramentum tanta reinon nisi ejusaem rei vocabulo nuncupavit. Qui fimiliter; \* Petra nuncupata est nomine \* Aug.l.z. Christi, quem significabat. Nec est quod quis cum Pontifi- De Trinas ciis nonnullis litem nobis intendat de verbo Esr, ut ftricte fumto in fermone Christi, Hoc est corpus meum. Cui qui Metonymiæ figuram tribuunt, non aliter faciunt quam Salmeron Jesuita est ausus in verbo ERAT, I. Cor. 10. PETRA ERAT CHRISTUS, ubi verbum substantivam ERAT, finquit, fsalmer. interpretandum est pro SIGNIFICABAT, non natura sua aut Jestom.9. per se, sed quoniam Petra illa aliter cum Christo conjungt non tratt. 17. potest quam per signum. Sic ille. Nec fane potuisset idem Jesuita ibi mutire contra similem interpretationem quam affignamus verbis Christi, nisi ex supposito dogmate Transsubstantiationis planè supposititio. Ratio nostra divina prorfus est & inexpugnabilis: Nam quia omne fignum fit fignificans, ideo quoties fignum vocatur nomine fignati, ut, Petra est Christus, sensum hunc sacramentalem, viz. significat, necessario infert, Petra significabat Christum. Et Apostolus loquitur de materiali Petra, quæ rivulis suis populum Dei sectabatur in deserto. Vox Est ergò non semper vanjen fignificat, sed sin, juxta habitudinem prædicati ad subjectum. Hinc erat quod Johannes vocabatur Blias; Spiritus fanctus, Columba; & Arca fcederis vicies Febovah nuncupabatur : Denique (quod Adversarios urgeat ) Christus, qui hic vocat Panem Corpus feu Carnem suam, idem appellat carnem suam Panem, Joh. 6.21. Haud aliter de Baptismo Chryfostomus ex verbis Apostoli, Consepulti sumus PER BAPTISMUM, &c. \* Baptifmus nihil aliud eft quam in- \* cbrifo?. teritus & resurrectio ejus qui baptizatur.

3. Instantiæ aliæ habentur in octo Tropis, circa verba Institutionis hujus Sacramenti. Ut hoc postea expeditiùs

bom.g. LR

1. De Euch. c.9. S. Pri-

præstemus, obstrepenti Cardinali silentium imponemus prius. E Primum Argumentum, inquit, sumitur à materia: est enim materia Pactum, Sacramentum, Testamentum, &c.—
Patet ex illis verbis, HIC EST CALIX NOVUM TESTAMENTUM IN MEO SANGUINE. Fam verò nihil solet ma.
gis proprie, simpliciter & exquisite explicari quam Testamentum. --- Deinde verba Legum solent esse propria: sed in verbis Christi sunt hac pracepta, Accipite, Edite, Facite.
Pracipua dogmata propriis verbis traduntur: sed verba has, Hoc est corpus meum, sunt doctrinalia. Hactenus Bellarminus, ac si in Christi verbis de institutione hujus Sacramenti tropum ultum agnoscere esset nesas: cæterum Jesuitæ alii non verentur admittere varios tropos.

Primus tropus cernitur in voce Edite; quam Bellarminus objicit, ut praceptivam adeóq; opinione sua propriam: ad quam tamen Maldonatus Jesuita, h Si propriè loqui velimus, inquit, propositio ista falsa est, Corpus Christi manducatur. Rationem dat Salmeron Jesuita; 1 Quia realis manducatio requirit, inquit, ut res in partes dividatur: at caro Christi est impartibiliu, nec in Sacramento propriè manducatur: figurate ergò dicitur manducari, symbolo ejus, hoc est, specit Panis, propriè manducato. Et sigurate dicitur Sanguis bibi

in ejus signo, nempe specie Vini.

Secundus tropus occurrit in voce FRANGITUR: De qua Suarez Jesuita, & Non est vox hac propria, inquit, sed Metaphorica, quia Fractio proprie significat divisionem & discontinuationem partium.

Tertius tropus habetur in voce Datur; Quod pro vobis datur. De qua Valentianus Jesuita; 1 Quod Datur. id est, Quod offeretur à me pro vobis in truce mactanum. Sic ille. Nempe datur pro dabitur. que est Enallage temporis.

Quartus tropus inest in voce CALIX; Hic est calix Novi Testamenti. De qua Salmeron Jesuita: \*\* Calix sumitur pro Contento in calice, per Metonymiam. Sic ille. Si autem sumitur

h Maldonat. Jef. De Saeram tom.1. p.144. Salmer. tom.9. trall.20, p. 136. 6 tom.8.

k Sucrez in 3. Thom. disp.47. ert.1. \$.4. P.577.

traft.24.

P.192.

Valent.

Jef. l. 1.

De Missa,

c. 3. S. Igitur.

m Salmer.

Jef.tom.9. traft.15.p. 98. S.Malè etiam.

mitur pro fanguine contento in calice, tum per Synecdochen, uti vult " Jansenius. Imò verò etiam absurditas ipsa, "Jansea. cum dicitur, Hic eft calix Novi Testamenti in sanguine meo, nos vetat per Hic calix intelligere fanguinem in calice : quiz fic fenfum hunc redderet, Hie fanguis eft Novum Testamentum in sanguine mee. quod est ponere Christi sanguinem in

fanguine Christi. quo quid stolidius?

Quintus tropus reperitur in voce Testamentum, Calix Novi Teftamenti. De qua Jansenius : O Non est propria locutio, quia Lex Evangelica in Epistola ad Hebraos dicitur Novum Testamentum. Et ut Salmeron: P Simulinest his verbu figura Metonymia, qua Testamentum Novum dicitur, cum sit ejue symbolum. Quocum a Barradius Jesuita consentit. Bellarminus autem negabat verba Christi figurativa esse, quia sunt Testamentaria, qua plana esse solent. Sic ille. Quanta igitur est hæc cæcitas, negare verba testamentorum esse figurata, nec cernere figuram inesse in ipsa hac voce, Testamentum, quam ejus focii Jesuitæ agnoscunt ultro?

Sextus tropus exftat in voce EFFUNDITUR. Imò vox hæc tropo gemino gravida est: 1. Quoad rem. De qua Costerus Jesuita: \* Christus per veram sanguinis effusionem re- : cofter. En. vera occifus fuit & mortuus, cum in cruce pependit, fanguine à chir. De corpore ip so separato : In speciebus panis & vini tantum illius mortis erat reprasentatio. Sic ille. Item Vasquez Jesuita : Ex quibus. Ego verò existimo, verbum, DAYUR, fer FRANGITUR, Er-FUNDETUR, feu Effunditur, qua ponuntur in additamentis formarum, multo melius ad Passionem & Crucem referri quam ad Fractionem & Effusionem Eucharistia. Sic ille; dist. 199. allegans pro sua sententia Theophylactum, Euthymium, Anselmum, Chrysostomum, & subjungens rationes, quas ait effe efficacissimas : inter alias, Quoniam non est effusio Sanguinis in Eucharistia per modum sacrificii, sed reprasentatio & figuraillius: in calice enim Domini non separatur sanguis a corpore Christi, ac proinde reipfa non effunditur. Hactenus

vang.p.910

· Janfen. ibid ubi fuprá. P Salmer. ubi supra-

9 Barrad. L. 3. De Euch. tom.4.c.5.

Sacrif Mif-

Vafquez. Jef. in 3. Thom. qu. 78. art.3.

Vaf-

Vasquez. Frequens erat apud Christum hæc Enallage temporis : ut cum dixit, Pone vitam pro vobis, Joh. 10. 15. Filius hominis traditur in manus improborum, Matth. 26. 45. Redeo & recipiam vos, Joh. 14.5. Quod ex voce in zurialun objectant, discutitur postea, Classe 5. Sect.2.

Septimus tropus est in eadem voce EFFUNDITUR respectu temporis; per Enallagen Effunditur, in Graco, pro Effundetur. De qua Jansenius, cum duobus Jesuitis, Salmerone & Sa; 2 Quia paulo post effundendus erat. Ex his Jansenius, Er fun I ITUR ; Prafens, pro futura effusione facta in cru-

ce, ut communiter intelligitur. Sic illi.

t Tanfen. Concord.p. 913.6.131. Sabmer.in 1.COT.11. Sa,in Mat. 26.cum a. " Gloff4 Decret. de Confecrat. dift. 2. can. Hocest.

Ocavus ropus se prodit in verbis ipsis controversis, Hoc est cerpus Meum. De quibus Glossaipsa, & revera lingua Eccle iæ Romanæ clarè loquitur: " Cæleste Sacramentum, inquit. quod vere reprasentat Christi carnem, dicitur Caro Christ , sed improprié. unde dicitur suo more, non rei veritate, sed ignificante my fterio : ut fit fen sus, Vocatur corpue Christi, id ift, significat. Sic Glossa ; qua nulla exstatad Antiquitati sententias illustrandas, aut Pontificum Romanorum I ecreta explicanda expressior. Eant nunc Pontificii, hor ines faceti, & Protestantes Tropistas vocitent more suo. Nunquam nos pigebit, tot tamq; luculentis ex. emplis due os, in locutionibus Sacramentalibus facramentalem sensu n dignoscere; qui (ut olim accurate Calvinus) nobis hie m. rus aheneus esto.

# CAP. IV.

III. Probatio sensus figurativi, propter locutionem Sacramentalem, ex Patribus: Cui occurrunt Pontificii novo & falfissimo figmento de Theatrica repræ-Sentatione.

#### SECT. I.

Uæcung; à nobis afferri possunt dicta Patrum de Antitypis, Symbolis, & Signis corporis Christi in Eucharistia, illa statim eludunt Adversarii è Theatro petito perquam fabulofo commento, quo tamen illi veluti arce defensionis sua nituntur. Bellarminus, a Patres, in- Bellarm. quit, vocarunt hac Antitypa & figuras, ed quod Christi cor- 1.2. De pus & Sanguis, ut sunt in hoc Sacramento sub specie panis & vini, funt signa ejusdem corporis & sanguinis ut erant in cruce. & paulo poft: Simile effet fi rex aliquis, gravisimo bello confe-Eto, idemipsum bellum in Cenareprafentari vellet, & ipfe id:m qui verè pugnaverat in scena seipsum reprasentaret. Sic ille. Eundem ludum ludunt alii. ut Barradius Jesuita : b Animo con- barrad. cipimus, inquit, regem aliquem post reportatam de hostibus vi- tom. 4. Conctoriam,&c. Sic Christi corpus, veluti in scena, personatur, id eft, speciebus panis & vini velatur. Item Suarez Jesuita: · Corpus & Sanguis Christi ut sum in hoc Sacramento, signa esnavez. sunt corporis passi & sanguinis effusi in cruce. Necnon Car- tom.3 in dinalis Peronius; d Potuit David reprasentare se pugnantem cum Goliah in theatro. Et dici vix potest quantopere in hoc p.554. novo ridiculoq, delirio sibi applaudant, & quasi totius fabricæ Missalis (alioquin ruituræ) sustentaculo huic unico Epist. Reg. innitantur : quod quam caducum & putridum fit, ex eo ap-

Thom. qu. 74.disp.46.

e Billius, ad Comment. Etain Nazinn, orat.

pareat, quod pro eo obtendant tantum nomen Augustini: · Augustinus dieit (inquit Billius) in Prosperi sententiis : Caroejus eft, quam forma panis opertam accipimus; & fanguis, quem (ub fecie vini potamus : Caro videlicet carnis, & (anguis Sacramentum cet fanguinis, carne & fanguine, utroa invisibili & intelligibili. Sic Billius. & addit; Hac verbaut Jonant, literalite: Sumi à Stephano Gardinero, à Claudio Saincles, ac Roffensi Quod tamen testimonium inter Prosperi fententias occurrit nusquam. --- ubi igitur tandem ? Fateor haberi illa verba apud Gratianum, ubi tamen expositio adhibetur, quâ (quod ad improprietatem hujus vocis Caro fpectat) congruentiorem exfpectare non possumus: f Caro. id est, inquit, species panis, sub qua latet corpus Christi, est Sa. cramentum Carnis Christi: & sanguis, i. e. species vini, sub qua latet sanguis Christi, est Sacramentum sanguinis Christi. Sic Glossa. Non igitur ipsa Caro, sed species panis est propriè fignum carais Christi. Quæ igitur præstigiæ ipsorum Pontificiorum mentes occuparunt, ut hanc claram lucem non cernerent ? Nihil labile magis quam quod sua mole concidit; sed nos unicum hoc Pontificiorum effugium de si-Ctitia actione Theatrica veris & avarniphinus rationibus expugnabimus.

Panem & vinum esse propria Signa & Figuras Corporis & fanguinis Christi, ex Scriptura, Ratione, & Antiquitatis testimoniis sus probatur.

#### SECT. II.

PRimò ex Scriptura; 1. Epist. ad Corinth. c. 11. & c. 10. De quo Pane dictum erat c. 11. v. 24. Hoc est corpus meum, (Ubi Panis triticeus Christi Corpus proprium & naturale vocatur) de eodem pane itidem c. 10. v. 17. dicebatur, Vnus panis, unum corpus, multi sumus: (ubi corpus Christi mysticum, qui est cœtus sidelium communicantium) At
idem

Te Confeer.

dift.2. cap.

Hoc eft.

idem panis, & non corpus Christi proprium, erat in hoc Sacramento fignum corporis sui mystici, nempe Ecclesia fidelium: Ac propterea corpus ejus proprium non erat fignum corporis ejus naturalis. Hactenus ex Scriptura, nunc

Ratione pugnabimus.

Secunda ratio nostra à Sacramenti definitione dimanar-Demus enim modò rem aliquam posse esse suipsius figuram; ut cum rex in theatro seipsum victorem repræsentat: dicimus tamen Cardinalem una cum aliis extra chorum saltare, qui de hac ludicra fimilitudine adeò pueriliter fese jactitant; quia definitioni Sacramenti è diametro repugnat. Bellarminum testem accerso, ubi tractans de definitione Sacramenti, a Ad Sacramentum, inquit, requiritur ut Bellarm. sit signum, id est, res cognoscibilis, ducens ad cognitionem rei L. 1. De Sa alterius, & magis illam quam seipsum reprasentans. ut Baptif- nere,c. q. mus est fignum sepultura Christi; Eucharistia, fignum passionis ejus. Sic ille; recte admodum: ut & ante illum Patres Ttidentini, b Eucharistia est, inquiunt, symbolum rei sacra, & gratia invisibilis forma visibilis. Sic illi. Cæterum quandoquidem corpore Christi (quod illi in Eucharistia includi volunt) nihil effe possit magis invisibile, idcirco invisibile hoc seipsum non magis profectò repræsentare potest, quàm æger sanum, cæcus videntem, loripes rectum referre queat. Patres advocandi funt.

Inter Pontificios Doctores infigniores qui Theatricum figmentum funt amplexi, Petrum Archudium numeramus: Cui nunc opponimus eadem Patrum testimonia quæ ipse allegavit. Orig. lib. 8. contra Celfum: " Eft & oiuBodor, fym- Petr. Arbolum nobis gratiarum actionis apud Deum, agros cuzapisia nante chud. De issos, panis qui Eucharistia dicitur. Euseb.lib.8. Demonstr. eccief.ori. 1. in fine, Christus discipulos hoc tantum jusit, ve Wyodyname n'- ent 13.6.34 wira muii Dau, ut corporis sui imaginem consecrarent; & pane utantur symbolo. Theod. Dial. 2. Sunt hac ( de pane & vino loquitur) symbola corporis & sanguinis Christi. Tertullianus

cram. in ge-

b Syn. Tradent. Seff.

lib.

4. De Sacram.c.s.

· August.

contra A-

dimant. c.

lib. r. contra Marcion.cap. 14. Panem, inquit, quo ip fum cor: pus sum reprasentat. Ambrof. lib.de iis qui initiantur, cap. 8. & 11. Eucharistiam effe verum panem, & corpus Christi fi. gnificare. Hieron.lib. 2. contra Jovin. In typo fanguinis fui obtulit vinum. Necnon Macarius Ægypt. hom. 27. In Ecelefia offeruntur panis & vinum, antitypacorporis & fanguinis ejus, ità ut red agramalanaucaverles, qui panem participant, muua. mas, corpus Domini comedant, Addo ex Ambrofio; & Fat & Ambrof. L. nobis hanc oblationem acceptabilem, quod est figura corporis de Sanguinis Demini. Et Augustinus contra Adim. Non dubitavit Dominus dicere, Hoc eft corpus meum, cum fignum da. ret corporis fui. Hieronymus, f Ut quomodo Melchizedech in Hieron in prasignificatione ejus fecerat , panem & vinum offerens, iple quoque veritatem corporis & sanguinis sui reprasentaret. Matth. 26. Supervacaneum effet alia congerere; cum præsertim hæ ab Adversario nostro citata testimonia fabulosi spectaculi Autores Scenicos victos vinctósque dent. Sit igitur hic primus modus quo Patres explicarunt fensum figurativum verborum Christi, vocando Panem & Vinum ipsius corporis & fanguinis Christi Symbola, Signa, Imagines, & Antitypa. Secundum modum dabit sectio proxima.

> S: cundus modus, quo Patres figurativum fensum verborum Christi declarant, bic est; viz. Corpus & Sanguis, id est, panis & vinum. SECT. III.

ThAtres qui commemorarunt Corpus & Sanguinem Do-I mini, adhibi : a hac interpretatione, id est, panis & vinum, planè docent, verba Christi sensum habere literalem. Sic verò antiqui Pitres sese interpretati sunt in Synodo Constantinopolitara in Trullo, ubi dum damnant Aquarios, quòd aquâ tantum in Eucharistia essent usi, canonem hunc ediderunt; 2 Wibil amplius quam corpus & sanguis Domini offeratur,id est inquiunt, quam panis & vinum aqua mixtum. Eodem modo Patres Concilii Carthaginensis adversus

2 Synod. Trullens. can. 32.

cos qui superflua adhibuerunt, ut Mel, & Lac : b U! nihil plus in facris offeratur quam corpus Domini & fanquis, id eft, inquiunt, panis & vinum aqua mixtum. nifacii, can. Sicilli. qui tamen (fateor) loquuntur (uti mihi persuadeo) 4 de oblatione Laica & nondum confecrata; quia ibidem statuitur, ut id quod oblatum erat benedicatur à Sacerdote. Atq; figuis eodem modo interpretetur alterum canonem Trullensem jam citatum, nihil repugnabimus. Veruntamen ratio nostra indè sumta valebit à fortiori, quia si Patribus illis licuit panem & vinum nondum confecratum corpus & sanguinem Christi nuncupare, certè quidem panem jam consecratum (quamvis revera Panem) liberiùs multò ità nominandum effe decernerent : ità tamen ut haud alium quam Isidorus Hispalensis sensum retinerent : " Melchize- "Isidor, Hidech, qui de fructibus terra facrificium Domino obtulit, facer- Spal. in Aldotium Christi figuravit, inquit, cujus corporu & Sanguinis legor. Vet. facramentum, id eft, oblatio panis & vini, intoto terrarum orbe Gen.14. offertur. Sic ille.

Carthag.

Tertius modus eundem figuratioum sensum explicandi, quatenus dicunt Patres Melchizedechum in Suo pane & vino Christicorpus & Sanguinem obsulisse. SECT. IV.

HEc appellatio Corporis & Sanguinis Christi, quæ, Sacramentaliter & figuratè loquendo, utriusq, figno, Pani scilicet & Vino, tribuitur, ità erat apud antiquos solen nis & familiaris, ut non dubitarent typos Veteris Testamenti vocare Corpus & Sanguinem Christi: in quibus tamen tantum figuram Corporis & Sanguinis fuiffe Adverfarii nostri confitentur. Cyprianus; a Obtulit Christus hoc idem quod Melchizedech,id eft, panem & vinum, suum scilicet . Primasin corpus & Sanguinem. Item Eucherius; b Ut oblationem panis & vini, id est, Corporis & Sanguinis ejus Sacramentum, in Sacrificium offeramus. Dein Primafius; Melchizedech non secundum legalia mandata Sacerdos fuit, sed secundum singularis

Cyprian. lib. . Epift. 2. ad Catil. Encher.in Gen. 1.2. c. 18. Hebr. s. Qua singula citantus à Bellarm. 1. 1. De Milla,c 6.

Hieron.
Epist ad
Marcell. ut
migret
Bethlem.

gularis cujusdam Sacerdotis dignitatem, panem offerens Des. non brutorum animalium fanguinem ; in cujus Sacerdotii or. dine Christus fictus eft Sacerdos, ut instar illius, panem & vinum, corpus feil. & fanguinem fuum, Deo offerret. nempelfic enim dicit) instar illius, viz. Melchizedechi. Deniq; Hieronymus; d Melchizedechus, qui tum in typo Christi panem & vinum obtulit, & mysterium Christianorum in Salvatoris Sanguine & corpore dedicavit. Ex his testimoniis omnino addiscamus oportet quæ fuerit veterum Doctorum sententia, quoties appellarunt Eucharistiam ipsum corpus & fan. guinem Domini; certè, hujusmodi appellationes tantum effe Sacramentales & Figurativas, per quas figna rerum fignificatarum nomina induebant. Nisi quis ita cæcutiat, ut dicat Melchizedechum revera obtulisse Corpus Christi, Quæ vel unica ratio æquis arbitris per totam hanc controversiam satisfacere debet de sensu Tropico. Quamvis verò hæc testimonia sint clariora quam quibus fas sit drnigen, tamenea jam proferemus quæ Adversariis possunt plane င်ကာသူမျိုင်မာ.

Quartus modus figurativi sensus verborum Christi, à Patribus expresse designatus.

SECT. V.

Tertull.
advers.
Marcion.
1.4.

PRimò, Tertullianus, a Christus professus, inquit, se concupiscentià concupivisse Paschasuum edere, acceptum panem &
distributum discipulis, Corpus suum illum secit, Hoc est
corpus meum, dicendo, idest, sigura Corporis mei. Figura
aute m non suisset, nisi veritatis esset corpus: Caterum vacus
res, quod est phantasma, siguram capere non posset. Sic Tertulianus. Quam sententiam, veluti aquam limpidissimam,
Cardinalis miro quodam glossemate suo turbare conatur:
b Hoc, idest, inquit, Panis, qui olim suit sigura corporis mei,
nunc est corpus meum. ---- quia si per Figuram intelligera
Eucha

Bellarm. L. 1. De Zuch.c.7. ıi.

ic

e-

m

ris

no

n-

171.

im

fi-

ut

fti.

ro-

rò

741)

ınè

icu.

0

BST.

1474

ECHA

tul-

m,

ur:

mei,

278

cha

Eucharistiam, non diceret, NON FUISSET, fed, NON ESSET. Loquitur igitur de figura Testamenti veteris. Sic ille. In quo mirifice hallucinatur. Loquitur enim hîc Tertullianus de tempore quando Panis ille erat à Christo distributus Discipulis, quod jam post ducentos annos commemorans rectè de illo Pane dicere potuit, fuiffet, aut effet, abiq; ulla relatione ad Panem ut figuram veteris Testamenti. Huc facit scopus Tertulliani hoc in loco, qui contendit probare (contra Marcionis hæresin de phantastico Christi corpore) Christum habuisse verum & naturale Corpus, ex institutione Eucharistiæ, in qua adhibet Panem ut Figuram corporis fui, utique veri. ratio; Quia phantasma, inquit, non est fieura capax. Docuit igitur Tertullianus Panem Eucharisticum non materialiter sed tantum figurative dictum fuisse Corpus Christi.

Secundus locus Tertulliani: " Hoc, inquit, Hieremias tibi 'Tertull L. insinuat, dicturis pradicans Judais, VENITE, MITTAMUS LIGNUM IN PANEM Ejus, utique, in Corpus. fic enim Deus in Evangelio quoque vestro revelavit, panem Corpus suum appellans, ut & hinc jam eum intelligas Corporis sui figuram panis dedisse, cujus retro Corpus in panem prophetes figuravit. Sic ille. Quæ verba hunc fenfum præ fe ferunt : Sicut Hieremias dicens, Mittamus lignum in panemejus, per vocem hanc Panem figurate intellexit Corpus Christi ligno crucis affigendum; ità Christus dicens de Pane, Hoc est corpus meum, è contrario Panem figurate vocat Corpus suum; nempe illud metaphorice, hoc metonymice. Quid ad hoc Bellarminus ? d Hieremias loquitur quidem figurate ; & tro- d Bellarmile pus in eo est, quod Corpus Christi dicatur panis, quia nutrit a. 2. De Euch. nimas. Esto. in protasi convenimus, sed non perinde in a- 67. podosi, de verbis Christi, Hoc est corpus meum : Hic Cardinalis admodum hæsitat ; Exfententia Tertulliani, inquit, pronomen Hoc demonstrat quidem panem, sed panem cælestem; vel certe demonstrat panem terrenum, non qui maneat, sed qui

mutctur

mutetur in corpus Christi. Sic ille. Quæ est craffissima tergiversatio, & in Tertullianum contumeliosa, cui imponit Cardinalis sensur quem ipse rejecit ut falsum & abiurdum, suprà cap. 1. sec. 1. Ubi juxta Bellarminum pronomen Hec non poteit demonstrare panem coelestem, qui est corpus Christi, quia hoc nondum prafens est, & durum effet fi significaret rem futuram. Secundus sensus eatenus verus est. quatenus ait, juxta Tertulliani mentem, per Hoc demonstrari panem terrenvm. quæ est omnino ipsissima Protestantium interpretatio, qua causam Pontificiorum plane jugulant; cùm præsertim Pontificii ipsi sint confessi, non minus impossibile este dicere Panem terrenum esse corpus Christi, quam hominem effe brutum \*. Postremo Tertullianus dixit. Christum corporis sui figuram panis dedisse. Ad quod Cardinalis; Antithesis quadam notanda est, inquit, in verbis Tertulliani: nam ficut Hieremias Panem dixit, cum fignificare vellet corpus Domini : sic è contrario Dominus Corpus sum effe dixis, cum panem vita Discipulis daret. Sic ille. Et fanè antithefis illa etiam atque etiam notanda, & fimul fraus Bellarminiana perstringenda est. Antithesis ità se habet: Quemadmodum Propheta Panem dixit, cum fignificare voluit Corpus Christi; qui est sensus figurativus : ità Christus vocavit Panem Corpus suum per figuram Metonymia, qui est sensus liquidissimus : nam loquitur de Pane, de quo textus, Accepto pane, benedixit, &c. Pro quo Bellarminus supposuit Panem vita; ac si esset ipsum Domini Corpus. Quo uno posito & veritas Evangelica obsuscatur, & Tertulliani scopus penitus subvertitur.

Tertius locus Tertulliani de Christo: e Non recusavit, inquit, panem, quo ipse corpus reprasentat. Respondet Cardinalis: f Verbum REPRASENTAT ambiguum est, inquit: significat enim prasentem remaliquam facere, sive re ipsa, sive in signo aliquo vel imagine. Ac, ut testimonia alia omittam, Tertullianus ipse lib.4. in Marcionem, dixit Deum Patrem Filium

\* Supra, cap.2. §. 1.

eTertull.
contrâ
Marcion.l.
1. paulò ante medium.
2. De Euch.
c.7. & Maldon. l. De
Sacram.
tom. 1. de
Luchar. 1. de
Luchar.

lium reprasentasse cum ait in monte Thabor, HIC FILIUS M Bus. Ubi apertifsime vocat, Reprafentare, exhibere re ipfa. Sic ille. In quo responso Bellarmini Grammatica castiganda venit. Licet enim vox Representare, si cum accusativo conjungatur, fignificet, Rem actu presentem exhibere ; attamen fi adfit præter accufativum ablativus instrumentalis, verbum Reprasentare semper opponitur tali exhibitioni: Ur fi aliquis dicatur vultu reprasentare Cafarem : Similiter, juxta phrasin Tertulliani in loco allegato, Pane Corpus reprasentare. Verbum unum addendum, quod de fide ipsius testis nostri Bellarminus, & Quamvis Tertulianus, inquit, & Bellarmi. hareticus, Montanistain extrema atate sua, tamen a nullo veterum Patrum reprehenditur hoc nomine, quod erraverit sirca Sacramentum Dominici corporis. Sicille: Et profecto in hac causa, Tertulliano non errante, Adversarios nostros turpisfimè errare satis apparet. infrà verò sæpe magis magisq; constabit.

# Cypriani Testimonium.

W

ıè

ai

0

it,

ul

Ħ,

m

### SECT. VI.

CEcundus Cyprianus, qui Anno CCL. claruit, h Dedit heprian. Dominus nofter in menfa, inquit, in qua ultimum cum A- de unetione postolis participavit convivium, propriis manibus panem & vinum : in cruce verò manibus militum corpus tradidit vulnerandum, ut in Apostolis secretius impressa sincera veritas, & vera finceritas exponeret gentibus, quemodo vinum & panis Caro effet & Sanguis, & quibus rationibus canfa effectibus convenirent, & diversa nomina vel species ad unam reducerentur effentiam, & significantia & significata eifdem vocabulis cenferentur. Sic ille. Nunc Bellarminus fingula membra hujus sententia eventilat. 1 Cum Cyprianus ait Christum in mensa 1 Bella m.L. dediffe Apostolis edendum, militibus ausem in cruce dediffe cor- 1 De Em be pus vulnerandum, non opponit panem Corpori, sed Corpus sub

Specie

Specie panis eidem corpori in Specie Sua; sive corpus ut cibum. eidem corpori ut victima. Quo quid repugnantius? Nam in verbis Cypriani per discretivam particulam verò æquè opponitur Panis Corpori Christi quam Mensa Cruci. Et Cardinalis alterum commentum, de Corpore Christi seipfum repræsentante, erat modò à \* nobis necessariis rationibus & Patrum antiquorum testimoniis disertissimis revulfum.

\* Supra, 5.1,0 2.

k Cypr. E. pift.ad

Magn. ju-

8dit.76.

zta Pamelii

Ad secundum membrum, Cum igitur panis dicitur, respondet ; Quia exterius panis videtur. Falsum hoc quoque. Cypriano judice : Dominus corpus suum panem vocat, inquit, de multorum granorum adunatione congestum. Quod de externis accidentibus affirmari non potest, sed solummodo de pane substantiali & terreno. Quamvis hæc jam discussio per se causam nostram satis firmet stabiliatq; tamen alia quoque membra attingere non erit supervacaneum.

Tertio membro, Cause dicuntur convenire cum effectis, respondet; Id est, caro Domini sub specie panis nutrit animas fidelium. Imò analogia Cypriani non supponit carnem sub specie panis, sed simpliciter consistit in hoc. Quòd quemadmodum panis in Eucharistia (quem dixit esse de multorum granorum adunatione congestum) substantia sua nutrit corpora manducantium, ità corpus Christi eorum animas reficiat. Ergò, lege analogiæ, panis substantia remanet post Confecrationem.

Quarto membro Cypriani, Species diver sas in unam reduci effentiam, respondet; Ideft, quiaex pane fit caro Domini, or unica tantum effentia remanet, carnis videlicet. Gloffema o hoc ridiculum. Quantò rectiùs nos, mystica mystice interpretantes, dicimus, Panem & Vinum ut Signa cum Corpore & Sanguine ut Signatis reduci ad unam effentiam Sacramentalem. Quemadmodum de altera analogia Aquinas; Aquin in 1 Unitas Corporis Christi mystici est, inquit, res bujus Sacramenti. Et tamen corpus hoc mysticum, quæ est Ecclesia Christi,

pari. 3. qu. 73. art.3.

Christi, est extra Sacramentum. Quomodo verò Adversarii dicere possunt duo tam diversa in unam reduci essentiam ? quorum unum, e. g. Panem, negant post consecrationem ullo modo exfistere : alterum, quod est Corpus Christi, nequit dici propriè factum esse ex pane, quod natum erat ex Virgine. Rectius multo dicendum, Reduci corpus Christi & Panem in unum, relatorum more; de quibus dicimus, Essentiam unius dependere ab essentia alterius, ità tamen ut utriufq, ratio in mutua reciprocatione confistat.

Quinto membro, Significantia & fignificata eifdem vocabulis censentur, respondet, Caro Domini potest dici Panis, quia datur sub specie panis : Et potest ille panis qui exteriore specie sua corpus Domini significat, dici Caro, quia revera quoad subflantiam est caro. Sed nihil hoc ad Rhombum: quia quæstio est de verbis Christi, Utrum Panis in Eucharistia propric an figurate dicatur Corpus Christi. Atqui non dici propriè, constat ex lege disparatorum: quia, Pontificiis omnibus \* consentientibus, non minus absurdum est dicere Pa- \* Supra, nem esse carnem Christi, quam Bestiam esse hominem ra- cap. 2. 5. 1. tionalem. Ergò Panis & Vinum, quæ funt fignificata, tantum facramentaliter, id est, impropriè, appellantur Caro & Sanguis Christi, quia sunt utriusq, figna & symbola, ut \* fu- \* cap.3. & prà ex Scripturis probavimus, & nunc ex locupletissimis bus, \$.3. Patrum fuffragiis palàm faciemus.

Secundus Cypriani locus : " Nec potest, inquit, videri m cypr. 1.2. sanguis ejus quo redemti & vivificati sumus effe in calice, quando vinum desit calici. Et infra ; Videmus in aqua populum intelligi, in vino verò oftendi fanguinem Christi. Unde Protestantes colligunt, Primo, Vinum esse in calice post consecrationem. Respondet Cardinalis; " Esse vinum in "Bellarm.I. calice quoad accidentia. Somnium, quod nunquam antiqui 2. De Encb. Patris cujulquam mentem vel per infomnium fubiit, de ac- "9. cidentibus Panis & Vini in Eucharistia absq; suis substantiis. Secundò inferunt Protestantes, Vino illo juxta Cypria-

bujus cap.

num, Sanguinem istum oftendi seu repræsentari duntaxat. Respondet idem Cardinalis; oftenditur sanguis, inquit, sed prasens. Imò verò dixit Cyprianus, Sanguinem ità effe in calice ut possit videri ; cum tamen nihil sit sanguine Christi in Eucharistia magis invisibile : ergò per Sanguinem intellexit Vinum, veluti fanguinis fignum. quod liquidò probatur ex eo quòd Tertiò docet, Eo modo ostendi Sanguinem per Vinum in Eucharistia, quomodo in ea Populus oftenditur per Aquam: quod non fit nisi significative & sigurativé. Nec valet responsum tertium; o Comparationes non debere in omnibus convenire. Nam certe quidem oportet comparationem omnem in eo convenire in quo ejus ratio formalis maximè confistit. Cyprianus autem dilucidè fatis hæc comparavit, quoad videri, oftendi & intelligi, scilicet Sanguinem in Vino, ut Populum in Aqua. Ecquis ità cæcutit ut non hic Bellarminum captum & constrictum videat ?

Bellarm.
 ubi ſuprā.

# Ambrosii & Augustini testimonia.

# SECT. VII.

a Ambrof. De init.myger.c.g. TErtius Pater (qui Anno CCCLXXIV. claruit) est Ambrosius. Is, a Clamat Dominus Jesus, inquit, Hoc est corpus meum. Ante benedictionem verborum calestium alia species nominatur, post consecrationem corpus Christis significatur. Sicille. Quod nihil aliud sonat quam, Panem ante consecrationem proprium suum nomen sortiri; post verò, servata proprietate naturali, habitum novum Sacramentalem mystica significationis induere, nempe significandi Christi Corpus. Bellarminus parans sibi diverticulum, b Illud s I GNI FI CATUR idem valet, inquit, quod Appellatur seu Dicitur. Non enim loquitur de significatione rerum, sed vocum. — Itaque sensus est, Non amplius Panemesse significamus seu dicimus, si quis nos interroget quid sit in altari,

Bellarm.l.
2. De Euehar.c. 1 4.
S. Respondeo impri-

fed Corpus Domini effe fignificamus feu dicimus. Sic ille ; coactè omnino, 1. contra naturam Sacramenti, cujus proprium adæquatum est aliud quid significare : 2. contra Glossam Decretorum, (quam \* supra citavimus) nempe, \*cap.3. Vocatur Corpus Christi (fed improprie, quia reprasentat corpus Christi) idest, significat; 3. contraq: ipsum Ambrosium, qui \* alibi inter Sacramentum hoc & Corpus Christi, ut inter \* Vide Imaginem & Veritatem distinguit. Porrò quærat quis, fi Part.1. Bellarminus existimasset vocem illam Ambrosii significatur nihil causæ suæ obesse, quid causæ fuerit cur alibi, verbo illo expuncto, fenfum pervertit, Poft confecrationem Corpus Bellarm. Christieft, pro, Corpus Christi significatur. Scilicet hic est 4. De Euquocum mices in tenebris.

Quartus Pater Augustinus (qui Anno CDXX. ceu cœleste jubar, coruscavit, quemq; propter judicium admirabile totus ferè orbis Christianus sibi gratulatus est) caufam hanc expedivit luculentiffimé: d Sacramenta ex fimili- d August. tudine earum rerum quas reprasentant, inquit, plerung, eti- Epist. 23. ad am ipfarum rerum nomina accipiunt. Sicut ergo fecundum quendam modum Sacramentum Corporis Christi Corpus Christi est, Sacramentum Sanguinis Christi Sanguis Christi est; ità (loquitur de Baptismo) Sacramenium fidei fides eft. Quo modo autem Baptismi Sacramentum fides esse dicatur ostendit in verbis proximis ; Sicut de Baptismo Apostolus dicit Rom.6. CONSEPULTI SUMUS CHRISTO PER BAPTISMUM IN MORTEM. Non ait, SEPULTURAM SIGNIFICAMUS; fed prorsus ait, Consepulti Sumus. Sacramentum ergo tauta rei non nifi ejustem rei vocabulo nuncupavit. Sic ille. Quamvis videam Adversarios versare se in omnes facies, ut commodam aliquam responsionem adaptent, tamen millus omnium (quod sciam) hactenus est aufus integram Augustini sententiam repetere, nè lectori strophæ eorum appareant. Proculdubio magis lubricum hunc locum fenferunt quam in quo poffent consistere. Argumentis indè desumtis

char.c.13.5 Gregorius.

tantum digitum intendam. 1. Dicit in genere, Sacramenta plerung, accipiunt earum rerum nomina quas reprasentant. Cujus nos exempla dedimus plurima. 2. Agit per instantiam in Eucharistia, Sacramentum corporis Christi corpus Christiest. Quid planius? Magnopere cohærent hæc cum expositione nostra quam dedimus verborum Cypriani, Significantia & significata tisdem vocabulis censentur. 3. Comparat appellationem illam, Corpus in Eucharistia, cum hac, Sepultura in Baptismo. Quæ singula ad causam nostram corroborandam ità mirisice conspirant ac si de industria illius patrocinium suscepisset.

August.
contra Adimant. c.12.
Apud
Gratian.De
Consecrat.
dist. 2. c.
Hoc est.

Dial, 1. c.8.

\* Claffe 2.

Rursus (qui in hoc argumento nunquam non idem est)
Augustinus, d Non dubitavit Dominus dicere, inquit, Hoc
EST CORPUS MEUM, chm signum daret corporis sui. Nempe
in eundem sensum quem Romana Glossa dedit in verba Augustini; \* Cæleste Sacramentum dicitur Corpus Christi, sed
improprié; non rei veritate, sed significante mysterio.

# Theodoreti testimonium.

# SECT. VIII. Uintus, Anno CDXXX. Theodoretus Cypri Epifco-

pus, in debellandis Hæreticis & Orthodoxa fide afferenda athleta strenuus, eóq; nomine à Leone Papa Romano egregiam laudem referens. Is, ac si nunc in vivis esset, & Protestantium causam in se recepisset, has duas inter se conferens scripturas, viz. Joh. 12. ubi corpus Christi comparatur grano tritici, & Luc. 22. ubi Panis dicitur Corpus Christi: \* Ipse igitur Salvator noster, inquit, permutavit nomina, Corpori quidem suo imponens Symboli nomen (nempe, ubi Corpus dicitur granum tritici) er Symbolo nomen Corporis (viz. ubi dixit, Hoc est corpus meum.) Hæc esse Theodoreti verba Cardinalis non negat, sed ad alia ejus dica respondet, quæ ad Transmutationem rei spectant; (de quibus instrà videbimus) nam hîc illi aqua hærebat.

Facundi,

# Facundi, Isidori, & Bertrami testimonia.

SECT. IX.

CExtus, Anno DXLVI. Episcopus Facundus, à Baronio OCardinale Prudentissimi Ecclesiastici encomio decoratus est. Is,ac si aliquem Sacerdotem Pontificium haberet apud fe, quem in Religione nostra, quod ad hanc causam attinet, instruere vellet, a Sacramentum Adoptionis Christus, in- "Facund. quit, suscipere dignasus est, quando est baptizatus. Et potest pro defens. Sacramentum adoptionis Adoptio nuncupari : Sicut Sacramen- 1.9.0.404. tum corporis & sanguinis ejus, quod est in pane & poculo consecrato, Corpus ejus & Sanguinem dicimus; non quod propriè corpus ejus sit panis, aut poculum sanguis, sed quod in se my serium corporis & Sanguinis contineant. Hinc & Dominus benedictum panem & calicem Corpus suum & Sanguinem vocavit. Sic ille, prout optare possumus, accommodatissimé. Quid ad hæc Sirmundus Jesulta, cujus opera autor hic in lucem prodiit ? b Quod fi hic, inquit, aliquid durius aut ob- bsumund. scurius loqui videatur, dignus est venià, & quidem ut à benig- in Anaot. no interprete vicem officii praciperet, quod ipfe aliis studiose, quorum dicta notabantur, non semel exhibuit. Hæc ille. Qui hoc in loco illud dictum obsenrins vocat, quod autor adeò infignis tum verbis ipfis tum etiam post similitudine luce meridiana clarius reddidit. Verba funt hæc, Dictus est panis Corpus Christi, non proprié. Similitudo hæc ; sient Baptismus, Sacramentum adoptionis, vocatur Adoptio. Ergò minus ferendus est Sirmundus, quòd errorem Patri Facundo. quamvis leniter, affpergit; cum præsertim Facundus opinionem non tantum fuam, sed etiam communem omnium se tradidisse profiteatur, dicens, Sacramentum corporis & Sanguinis Christi, Corpus ejus & Sanguinem dicimus. Quod nobis apertissimum prisca illius atatis communis doarina testimonium esse potest, coq, magis quòd quæ dixit, cum. dictis.

trium capit.

ad p.404.

Offic. Ec-

elef.c.18.

dictis Tertulliani, Cypriani, Ambrosii & Augustini per omnia consentiant.

Septimus, Anno DCXXX. Isidorus Episcopus Hispalensis, tempore suo omnium confessione autor eximius, Panis, inquit, quia confirmat corpus, ideo Corpus Christi nuncupatur; vinum autem, quia sanguinem operatur in carne, ideo ad Sanguinem Christi refertur. Sic ille. Panem verò ipsum proprie dici Corpus Christi, Pontificii negant universi. Isidorus autem propriissime dictum panem commemorat, ut-

pote qui corpus humanum nutrit & confirmat.

Octavus, Anno DCCCX. Jam, fateor, probatæ Antiquitatis limites transfilivimus; fed tamen tenebricofi feculi jubar contemplari juvat Bertramum, Theologum Imperatori Carolo Calvo, propter fingulare suum judicium, charum. Is, post citata testimonia primitivorum Patrum, Origenis, Hieronymi, Ambrofii, Fulgentii, in scriptis suis ad eundem Imperatorem datis, d Animadvertat sapientia ve. stra, Clarissime Princeps, inquit, quod positis fanctarum Scripturarum testimoniis & fanctorum Patrum dictis evidentissime monstratum est, quod non parva est differentia inter corpus quod per myfterium exsistit & corpus quod passum est : quia hoc proprium Servatoris corpus eft, nec in eo aliqua figura eft, fed ipfa rei manifestatio ; at in ifto quod per mysterium geritur, figura est non solum proprii Christi corporis verum etiam credemis in eum populi. Sic ille: 1. negans idem Corpus Christi effentialiter exfistere in mysterio quod erat in cruce. 2. ostendit corpus Eucharisticum Figuram esse, ut Corporis Christi proprii, sic corporis mystici, qui est populus Christianus: At panis verus est tantum figura Corporis myflici, ut docet analogia inter multitudinem granorum in pane, multarúmq; uvarum in vino, & omne genus verè fidelium Christi membrorum; hujus testis sidem vindicavimus \* fuprá.

A Bertram.
Gallus & Presbyter,
1.3. De Corpore Domini, ante finem.

\* Part. 1.

Elucidatio locutionis Sacramentalis & my fica,ex Ethnicorum formulis in corum mysteriis.

SECT. X.

L Jusdem generis mystica locutionis usus frequens erat in Emysteriis Ethnicorum, quibus palam fit nihil apud eos familiarius fuisse, quam in facris suis (quod nos in Sacramentis) fymbola propofita rerum ipfarum nominibus vocare quas repræsentant. Celebre imprimis exemplum exflat apud Homerum, in fœderibus fanciendis inter Græcos & Trojanos,

\* Κήρυκες φέρου δραια πιςα,

Apre Now.

Pracones adferebant fidelia juramenta,

ubi agnis, qui erant duntaxat juramentorum seu fœderis fymbola, ipforum Juramentorum appellatio tribuitur. Item de facris Mithræ observat noster Cl. Isaacus Casaubonus ex Justino in Apologia secunda, a Narrat, inquit, malos a casaub. damones in Mithra mysteriis sacra Eucharistia amulationem Exercit. 16. quandam tradidiffe per panem & poculum, fed aque non vini, μι οπλόρων ποων, nempe per solennia verba super symbolis proferri felita. Sic ille. Oftendit præterea ex Porphyrio, Ethnicos in religiofis cœtibus habuisse ænigmaticas locutiones, appellando, b si homines, Leones ; fi famina, Hyanas ; b Cafaub. fiminifri, Corvos. Denique, nihil notius est, quam Panem & Vinum, mysteriorum Ethnicorum symbola, Cereris & Bacchi, id est, deorum suorum, nominibus insignire solitos effe.

Hæc quæ produximus tot támq; promta & appofita funt Patrum testimonia, ut hujus controversiæ metam ipsam configere videantur, adeò non solum aliorum antiquorum Patrum sententias dubias illuminare, verum etiam

\* Iliad. y'.

Part. II. Class. 1. Cap. 5. Sect. 1.

140

posteræ ætatis Theologorum contraria interpretamenta convellere videntur.

# CAP. V.

De Pontificiorum Objectionibus ex Patribus antiquis duobus, Épiphanio & Augustino.

### SECT. I.

· Epiphan. in Ancorat.

Bellarm. l.

2. De Euch. cap.20.

DRima Objectio. Epiphanius, Pater verè antiquus, Anno I CCCLXX. Videmus, inquit, quod accepit Salvator in manus suas, veluti Evangelista habet, quod surrexità cana, & accepit hac, & cum gratias egiffet, dixit, Hoc meum eft, & Hot. Et nemo non habet fidem sermoni : qui enim non credit esse ipsum verum, excidit à gratia & falute. Sic Epiphanius. b Hic Sand locus, inquit Cardinalis, omnine convincit. Nam quod dicit Epiphanius, Oportere credere effe ipsum verum, excludit tropos; & præsertim cum addat, Excidere à salute qui id non credat. Quodetiam addit, Effe id credendum licet sensus repugnent, apertissime testatur non loqui eum de fignificatione,

sed dereipsa. Hæcille.

1. Nos quoq; libenter pronunciamus, Qui non credit fermoni Filii Dei, anathema efto. 2. Imò etiam, Qui non credit Christi sermonem de Sacramento verum esse, sicut (i.e. Sacramentaliter) dixit, quin à salute excidat minime dubitamus. Sed quod subdit Cardinalis tanquam ex Epiphanio, dicens, Quod etiam addit Epiphanius, Effe credendum licet fenfus repugnent, apertifsime teftatur non loqui eum de fignificatione, sed de re ipsa, respondemus, Hanc esse omnino adulterinam monetam, quam sub nomine Epiphanii Lectoribus suis imponit 2922000 Bellarminus. Nam de istis verbis,

verbis, Credendum licet fensus repugnent, ne yeu quidem exflat apud Epiphanium. Nunc sensum rimemur, quoad pos-

fumus, brevissimé.

Quæstio ipsa est, utrum verba Epiphanii tropos excludant. Epiphanium ipsum consulamus, cujus verba sequuntur, Videmus quod accepit Salvator in manus suas, veluti Evangelista habet, quod surrexit à cana, & accepit hac, & cum gratias egisset, dixit, Hoc meum est & Hoc. Sic ille. Ubi per Hoc & Hoc, intelligit tum Hoc de quo dixit Chriftus, Hoc eft Corpus meum, tum etiam alterum Hoc, illud de quo Græce, ven, Hoc poculum est, ut Cardinalis ingenue fatetur. Utrumq; Hoc, tefte Epiphanio, erat, Hac qua accepit Christus, postquam surrexit à cana. Hec autemut intelligamus quæ fuerint, remittit nos ad Evangelistas: Et Evangelistarum verba sunt revera disertissima, Fesus accepit panem; &, Fesus accepit poculum. Sed in hoc posteriori, vin moniesor, Hoc poculum, ut propriè & fine tropo dicatur Christi sanguis, dixerit opinor nemo. Prioris quoq; eadem est ratio, quia Hoc si demonstret Panem, ac si Christus dixisset, His panis est Corpus meum, id in acceptione & sensu proprio falfum, incredibile, impossibile esse senserunt & pronunciarunt Jesuitæ quatuor, Bellarminus, Suarezius, Gordonius, Vasquezius, & deniq; quis non ? falsum, inquam, & impossibile, æque ac cum de homine dicitur, Hic est Asinus. His accedit, quòd \* Patres particulam Hoc tanquam de Pa- \* Supra, ne dictum juo Suprastor agnoverunt. Denig; verborum Epi- 6.2.5.2. phanii fensus alius esse nequit, quam sicut homo non simpliciter & per effentiam fed fecundum gratiam ad imaginem Dei conditus, Imago Dei dicitur; sic illud rotundæ figuræ, omnis potentiæ sensitivæ expers, (quamvis vera corporis Christi imago) non est corpus Christi secundum naturam, sed secundum gratiam mysticæ mutationis; per trast. De quam dicitur corpus Christi. Ad superiorem objectionem verapartisuccincte & accurate olim noster Calvinus, \* Contendit ille, cipatione

inquit,

inquit, quamvis nullum simile sit idem, veram tamen fulgere imaginem Dei in homine, ficut vere panis dicitur Corpus Chrift; undenihil minus sequitur quam substantialiter ficeffe. Hec ille.

August.l. 3. de Trin. cap.4.

cap.24.

Secunda objectio. Augustinus, b Nec linguam quippe, inquit, nec membranas, nec atramentum, nec fignificantes fones lingua editos, nec signaliterarum conscripta pelliculis, Corpus Christi & Sanguinem dicimus, sed illud tantum quod ex fru-Etibus terra acceptum, & prece my ftica consecratum rite sumi. mus ad salutem spiritalem in memoriam pro nobis Dominica passionis. Hinc Adversarius, e Certe fi Eucharistia tantim E Bellarm.L. 2. De Euch. effet Corpus Christi fignificative, cur non poffent Corpus Do. mini vocari verbaipfa, feu fcripta feu pronunciata, qua clarif. sime idem corpus significant? Hæc est Cardinalis objectio, fed ludiera nimis, manca, & caufæ Pontificiæ prorfus noxia: Ludicram voco; quia alia ratio esse potuit non appellandi literas & verba Corpus Christi, nempe, Panem & Vinumin Eucharistia proponi ut materiam cibi & potûs, & esse ad

4 Hieron. in l'fal.147.

quam literæ & verba effe poffunt. Mancam quoque; quiaex Patribus Hieronymus de scripturis, propter claritatem fignificationis, d Ego, inquit, Corpus Christi Evangelium puto. Et immediate post comparans Scripturas cum Sacramento quoad manducationem, Est tamen, inquit, verins corpus Christi & Sanguis ejus, sermo Scripturarum. Denique, Cas. (a Pontificia noxiam: Nam Augustinus dicit, illud de quo ait Christus, Hoc est corpus MEUM, este de fructibusierra acceptum; panem manifeste denotans, qui, Pontificiorum omnium confessione, non potest esse ipsissimum Corpus Christi, sed figura ejus; quæ duo haud minus disparantur quam corpus à fructibus terra acceptum & à carne B. Virginis natum.

usum sacramentalem edendi & bibendi magis analoga

e Bellarm. ibid.ex Auguft. Epift. 44-adMax.

Tertio, objicitur rurfus Augustinus: "Cum Maximus homo gentilis objecisset Augustino, quod Christiani in abditis locu Deum sum se videre credant ; nihil omnino respondit. Nam

neque

neque negare poterat Christum videri in Sacramento altaris, cum ipseidem dicat l.3. De Trinit.c.10. in Specie panis Dominum oculis apparere mortalium. Neg; tamen tutum aut aquum putavit homini gentili explicare hoc mysterium. At certe si non nisi in signo Christus in Eucharistia adesset, potuisset & debuiffet objectionem illam refellere. Sic ille. Refp. Augustinus ostendit, ità se Maximo respondisse ac Christianum respondere homini gentili & scurræ maximè decuit, videlicet, minimè respondendo: Ait enim Augustinus, Seriumne aliquid inter nos agere, an jocari libet ? & ad finem Epistola, Disserentur istalatius cum te graviter agere velle cognovero. Sic Augustinus. in quo quivis discipulum Solomonis facilè possit agnoscere, qui monet, Non effe respondendum stulto ; per stultum, teterrimam pietatis \* pestem, irrisorem, intelligens.

Objiciuntur recentioris atatis Patres duo, Damascenus & Theophylactus.

### SECT. II.

0.

0

VS.

10

7-

1-

7-

10-

cù

1791

ue

EX Patribus verè antiquis (per quinq; fecula) qui locu-Lionem Christi hanc, Hoc est corpus meum, figurativam & tropicam esse disertè negaverint, Adversarii omnino proferunt neminem : idcirco Antiquitatis limites transfilientes, à Damasceno & Theophylacto subsidium petunt: De quo- valent. rum testimoniis Valentianus Jesuita non mediocriter glori- Jes. L.1. De atur: a Damascenus & Theophylactus, inquit, quorum studium fent c. 22. fuit sententiam Antiquitatis fidelissime colligere, perspicuis S. Sentenverbis id afferunt. Illustris enim locus Damasceni ; [6 Non est panis & vinum figura corporis Christi , absit enim hoc! sed est ipsum corpus Domini deificatum , ipso Domino dicente, Hoc EST CORPUS MEUM: non FIGURA CORPORIS, fed Cor- Theophys. Pus.] Theophylactus etiam ; [ Hoc, nempe qued sumitis, in Mare. EST CORPUS MEUM. Non enim figura tantum & exemplar 14.6 in

tiæ ex. b Damase. 1.4. De orthod fide, cap. 14. Mattb. 26. \* Bellarm. 1. 2. De

Euchar.c.

est corporis Dominici panis , sed in illum convertitur corpus Christi: Dominus enim dicit, PANIS QUEM DABO, CARO MEAEST. Non dixit, FIGURA CARNIS ME A, fed CARO MEA. ] At alii Patres (inquient Protestantes) non ità dixerunt. Eco verò Damasceni & Theophylacti autoritate moveor, cum hi in Patrum Cententiis erant ver Catifsimi, & recta fidei doctri-

Respondeo I. Recentiores esse Damascenum & Theophylactum, quam ut Valentianus, Antiquitatis confensum venditans, in corum judicio totus acquiesceret : II. Dama-

gratum: In Damasceni, Panis dicitur non figura, sed ipsum corpus Christi, quod est disparatum de disparato, si literaliter sumatur. In Theophylacti, Corpus Christi dicitur converti in Panem. quod nisi figurate intelligatur, novum & infolens conversionis genus inferet, Tridentinæ Transsubstantiationi planè repugnans. Deniq; Damasceni & Theophylactifi mens eadem, hunc fenfum orthodoxum habent, Eucharistiam non tantum figuram esse Corporis Christi. quod Calvinus passim asserit, & è nostris nulli non prosi-

nam fecuti fint. Hactenus Jesuita.

scenum non semper fideliter collegisse sententiam Antiquitatis: nam in hac ipfa causa falsi postulatur à \* Bellarmino. probante, Panem & Vinum dici à Patribus Antitypa etiam post consecrationem, contrà ac sententiam Antiquitatis retulerat Damascenus. III. Remipsam quod attinet, Theophylactus in illum locum, Panis quem dabo, caro mea est, citatur à Jansenio & rejicitur, qui maluit de spirituali quam Sacramentali manducatione hac verba intelligi. Quin & in utriusq; testimonio aliquid occurrit ipsis Pontificiis minime

\* Part. 1. cap. 5. 5.1. O cap.13.

tentur. Nec facile quis patietur Damasceni verba ad senfum Pontificium torqueri, qui observaverit eum contra Multipræsentiam cujuslibet creaturæ acriter pugnasse, ut \* fuprà demonstratum est.

Controver sa hujus determinatio ex rationibus quibus antiqui Patres ducti erant ni jalde fermonis Christi in fenfu tamen facramentali ufurpare.

### SECT. III.

Hujusce moris rationes tres afferri possunt. Prima: Nè Christi formulas sacramentales loquendi desugisse viderentur; qualis illa est vocandi agnum paschalem, Pascha, cujus ille erat duntaxat symbolica repræsentatio. Quam rationem Augustinus significavit jam \* suprà, ubi docuit, Sa- \*cap.4.5.6; cramenta propter similitudinem rerum quarum figura funt, nomina ip farum induere. Eadem ratione qua juxtà cum Chrifto dicimus carnem Christi manducari, quamvis \* literalis \* Infra. fensus manducandi, judice Augustino, Flagitiosus sit, &; class.4-

fecundum Origenem, Litera occidens.

Altera Patrum ratio vocandi facramentum nomine ipfius corporis hec erat; Ut probarent Christum eque in cœlis habuiffe verum corpus atq; est panis verum corpus sacramentale, quo illud repræsentatur; contra Hæreticos, qui tantùm Christo corpus phantasticum tribuebant. Hanc rationem (ut mittam alias) à Tertulliano haufimus: \* Dieit Chei- \* Supra. flus, inquit, Hoc EST CORPUS MEUM, i.e. figure corporis cap 4.5.5. mei. Figuraenim non fuiffet, nifi veritatis effet corpus. Atq; hac ratione Signati veritas per hoc Sigillum divinum obsignatur in animis Fidelium. Eodem valet testimonium Chryfostomi: h Hec mysteria offerentes, ora haresicorum homoge. consuimus. Si enim mortuus Fesus non est, cujus symbolum & bom. 83 in fignum hoc est? Sic ille; veritatem Christi corporis mortui ex Sacramentali repræsentatione evincens. quod est nostris Adversariis pariter ora obstruere.

Tertia ratio fequitur. Quoties fermo Patribus erat de Eucharistia coram Ethnicis aut Catechumenis nondum baptizatis, toties ferè cavere solebant nè quid id effet quod

fumendum

146

Part. II. Class. 2.

fumendum erat clarè exprimerent, dicentes, scil. Grace, Irant bimed. Latine, Norunt fideles. Quid autem illud fuit. inter Protestantes & Pontificios controvertitur. Hi dicunt, Patres illis verbis Corpus & Sanguinem Christi filentio pressisse: Nos contrà \* probabimus, hisce phrasibus cautum esse nè vocabula hæc duo panis & vinum baptizatis innotescerent.

\* Infra, cla[].6.

### TRANSITIO.

TOc primo fundamento de Pontificiorum literali inter-Apretatione verborum Christi, Hoc est corpus meum, diruto jam atque disjecto, facilior nobis ratio proponitur articulos Romanæ Ecclefiæ alios, ceu ruinosas structuras, demoliendi: Quorum proximus est novum & prodigiosum dogma Transsubstantiationis.

# CLASSIS II.

Objectionum & Responsionum, ex Patribus, quoad præsentiam corporis Christi in Eucharistia ratione Transsubstantiationis.

\* Valent. L. Devera Christi prafentia, c. 22. 5. Deinde.

feff.13. can.

Anc ut potissimam persuasionis rationem, deelfentiali præsentia corporis Christi in Eucharistia, Jesuita Valentianus urget acriter: \* Quò Pares, inquit, persuadeant (per verba scil. Christi) con-

versionem hic fieri panis & wini in corpus & sanguinem Chrifi, eam vim argumentorum adhibent, ut facile appareat pro corcone.Trid. poris & fanguinis prafentia pugnavisse. Sic ille. Quam conversionem b Tridentina Synodus Transsubstantiationem esse definit. Hîc duplex novitas exagitanda occurrit; una Nominis, altera Articuli ipfius.

CAP.

# De novitate nominis bujus, Transsubstantiatio.

SECT. I.

Ovitatem hanc in confesso habemus in libro inscripto De prasentia Christi, per Archiepiscopum Cæfariensem : " Fateor, inquit, antiques Patres non ufos " Archiepif. fuisse nomine Transsubstantiationis. Doctor Pontificius alius, Cafar. sivi de Orientali & Occidentali Ecclefia ex professo tractans, De capite Duamvis Graci Patres, inquit, nomine eo (viz. Meresium; ) non fontium, ib. utuntur, tamen aliis nominibus sunt usi, &c. Sic ille. Nos de mentarios, aliis alibi: hîc tantum de his duobus, Græco Milotons, & La- 5.59. art.4: tino Transsubstantiatio, instituta est quæstio. Quid: univerfam Ecclefiam Christi, qua Orientalem quave Occidenta- concord olem, per annos mille adeò vel lethargo laboraffe, ut vocum istarum ( si quæ hujusmodi exstitissent ) oblivisceretur, vel bb.3.cap.2. tam infantem fuisse, ut conversioni transsubstantiali nomen proprium affignare nesciret, modò Articuli ipfius fidem unquam imbibiffet ? Nempe Patribus antiquis non licuit adeò esse ingeniosis. Sed oggerit, inter alios, Maldonatus Maldon. De Jesuita: · Quod si certare volunt, inquit, de novitate nominis, Sacram. ostendemus nomen ouosonos non inventum fuisse ante Concilium tom.t. de Nicenum. Sic ille. Quafi verò hoc ipsum non objiceretur Athanas. olim à veteribus Hæreticis Arianis adversus Ecclesiam Ca- Trast. De tholicam; quibus tunc occurrebat Catholicæ fidei propu- contra Arignator invictiffimus Athanafius: f Epifcopi qui Nicae con- anos. venerant, inquit, has voces usurparunt : quas non ex se finxe- Bellar. lib. runt, ut adversarii objicere solent, and avader med The med autor ma- fio, c. 1. 6 peracorne, sed à pradecessoribus suis acceperunt. Et quidem 116.3. De nomen susses non fuisse tunc recens inventum à Concilio Luch. C.13. Niceno, agnoscens & Bellarminus addit, & Theodoretum dice- bift. c. 12.

Cafar. five Petr. Arrient. O Occident. Eccl. Traft. de Eucharistia.

2. De Chri-

re, Eusebium Casariensem, quamvis Arianum, fateri antiquos de illustres Patres hoc nomine usos suisse, nempe diu ante illud Concilium. Sic ille. At mille & ducenti serè anni prætersfluxerunt usque ad ætatem Lombardi, priusquam Romana Ecclesia vocem hanc Transsubstantiatio blaterare coeperit. Hanc igitur x auropariar inter xuoquasia meritò censemus, quales Apostolus damnat 2. Tim. 2. Sed, prætermisso nomine, Articulum ipsum examinabimus.

# CAP. II. De Articulo ipso Transsubstantiationis. Status Quáltionis.

SECT. I.

Synod. Trid. sess. 13-can.4.

Ynodus Tridentina, postquam i statuerat verba illa à Sanctis Evangelistis commemorata & à D. Paulo repetita propriam significationem pra se ferre, ad Articulum Transsubstantiationis transit, quam quasi ex iisdem Christi verbis eliciens, infert, & in hunc modum definit; Quoniam Christus id quod sub specie panis offerebat corpus suum vere effe dicit, Sancta Synodus nunc declarat, per consecrationem panis & vini conversionem fieri totius substantia panis in subfantiam corporis Christi, & substantia vini in substantiam fanguinis ejus: qua conversio proprie in Catholica Ecclesia Transsubstantiatio appellata est. & rursus; Quam conversione Catholica Ecclesia quam aptissime Transsubstantiationem appellat: quam qui negaverit, anathema sit. Sic illa Synodus. Nos contrá: quibus incumbit probare, tum doctrinam eam fallaciter dici Catholicam, tum inepte nomen hoc Transsubstantiatio usurpari, tum nequiter eam neganti Anathema denunciari, tum denique Scripturæ autoritatem mendaciter pro ea venditari. Quæ fingula eâ brevitate & perspicuitate oftendere

ostendere & expedire speramus, ut quivis intelligat Romanam hanc Helenam nihil effe aliud quam Chimæram meram.

Primo probatur hujus Articuli Nullitas, atque adeo falsitas; I. ex confessa novitate ejus : viz. non ante annam Christi CIDCCLXXX.

### SECT. II.

Ex Scholasticis Doctoribus Scotus (qui floruit anno De Euchar. losophia Aristotelica adeò prastitit, & in disputationibus aliis palmam praripuit, ut ob id Doctor Subtilis appellatus sit. Hic tamen eximius Doctor non dubitabat affirmare (1 ut habet fiufira, ut Bellarminus) Doctrinam Trans substantiationis non fuisse do- nos oftendigma fidei ante Concilium Lateranense. Cui Suarefius " Gabrielem testem adjungit. Et ante utrosque erat is qui ob s.: fingularem doctrinam Magistri nomen obtinuit apud omnes Scholasticos, Petrus Lombardus, anno ciocxiix, nempe annis 49 ante Lateranense Concilium : Fatetur hic se nihil de hac conversione potuisse statuere, \* Si quaritur, inquit, fent dift. 1 qualis sitilla conversio, an formalis, an substantialis, vel alte- widdings. rius generis, definire non sufficio. Quid, quod nec in Concilio Lateranensi quidem, circiter annum ciocixxx, quicquam de Transsubstantiatione decretum aut definitum? conc. Latequod ut cuivis facile pateat, ea quæ tum à nostris tum etiam à vestro " Widdringtono latius objici solent, breviter per- atq, etiam ftringam. I. Multa in consultationem tunc veniffe, nec decerni tamen aptè potuisse, eò quod Pontifex mortuus sit apud Perusium, quò profectus fuerat tollenda discordia gratia. 2. Nihil ex Platina dignum memorià actum. 3. Concilium illud generale, quod nocent.111. prima fronte grandia pra se tulit, in risum & scomma destiffe, Nauctero, in quo Papa omnes accedentes ludificatus eft . Quid ex his quæ- numetenfi, ritis! nimirum quod Cardinalis vester Peronius, citante eo- &c.

k Pofferin. Apparat. Johannes Duns Sco-Bellar. L.z. num tamen Oppugnans ejus fentenmus, l.z.De Missa,c.2. m Suares. Tom. z.difp. 50. 5. 1. \* Lomb.l.4. alias Preflon Presb. Discuff. ranens.part. in Respons. suo advers. Fitzberb. in vita In-Godfr.Mon

dem

o Card. Peron. apud widdringt. ibid. demoWiddringtono: Si nihil plane ad dottrinam Ecclesiasii. cam spettans in Concilio Lateranensi ex communi Patrum assensu decretum esset, sequeretur, posse ut falsum impugnari Articulum de Trans substantiatione. Sic ille, non obstante Concilii
Tridentini decreto, anno ciobli. quod edidit post gloriosam hanc suam præfationem, Santa Synodus declarat conversionem per Transsubstantiationem sieri: tunc sequitur, ceu
fulmen, Anathema in omnes vibratum qui hoc dogma negaverint; quod præ novitate adulterinum, præ absurditate
impietatéq; portentosum ac idololatricum esse probabimus.

11. Probatio Nullitatis Transsubstantiationis, Quia caret fundamento in Divinahujus Sacramenti institutione; ex concessis.

# SECT. III.

Ranssubstantiationem vestram formæ Consecrationis inniti profitemini: Cum igitur nobis liceat duas, eafg: diversas, formas discernere, Christi unam, alteram vestra Romanæ Ecclesiæ, de utraque videbimus. Christi quidem formam vos segui jactatis, & vim totam Transsub. stantiationis in proprietate verborum Christi consistere: unde tamen Articulus vester nec directe nec indirecte elici potest: I. Non directé, nec enim defuerunt Ecclesiæ vestræ Doctores celeberrimi nominis, qui fensum Transsubstantiationis vestræ ex verbis Christi extrahi posse negarunt, absque præjudicata & anticipata opinione de Ecclesiæ veftræ autoritate. Inter quos numerantur Scotus & Cameracensis, qui dixerunt non exstare locum ullum in Scripturis tam expressum, ut fine declaratione Ecclesia evidenter cogat Transsubstantiationem admittere; teste P Bellarmino. Quare hic Cajetanus, & aliquot vetuftiores Scholastici non fant audiendi, inquit Cardinalis a Alanus, qui dixerunt non tam ex Evangeliis quam Ecclesia autoritate constare, panem definere ese

P Bellarm.
lib. 3. De
Euch. c. 23.
S. Secundò
dicit.
Alan.l.1.
De Euch.
6.34.

effe aut converti in hoc Sacramento. Sed ignoscat nobis Cardinalis, si plus fidei adhibeamus vetustioribus illis quam ipsi & similibus Neotericis, qui disputant sanè, sed non ut fatisfaciant cordatis lectoribus, verum ut nobis molestiam facessant, temporique inserviant. Nam insuper Episcopus Roffensis, Corpus Christi fieri, inquit, per verba consecrationis, nudis Evangelii verbis fine pia Ecclefia interpretatione De captiv. non probatur. Sic illi, qui temporibus suis propter doctrinæ præstantiam Romanæ Ecclesiæ columina habebantur. Audiamus jam Suaresium referentem Bonaventuræ aliorumge Scholasticorum opinionem: Propositionem illam, Hoc EST Suares. CORPUS MEUM, non substantive fed transitive explicandam: tom. 3. qu. EST CORPUS, ideft, TRANSIT IN CORPUS. Sedhac opinio 18.5.7. Pricorrumpit propriam fignificationem verbi EsT: quod fi permit- ma fententatur, nulla est vis in hujusmodi verbis ad probandam realem prasentiam corporis Christi. Sic ille. Item Jesuita Vasquez, Verbum Est, ait, fi explicetur per verbum TRANSIT, necef- Vafqu. in feeft figuram aliquam admitti, contra doctrinam Concilii Tri- 3. Thom. dentini: quoniam Christus non dicit, TRANSIT, fed EST. Sic 41, num. 3. ille. Proh hominum frontem fidemq;! Tridentini Episcopi, qui statuunt per verbum EsT ipsam Transsubstantiationem fieri, ut non patiantur illud idem fignificare quod TRANSIT, cujus vi tantum (fi illis credimus ) fubstantia panis transit in substantiam corporis Christi!

II. Ne indirecte quidem dogma Transsubstantiationis ex proprietate verborum Christi deduci posse probatur, Quia de formis verborum Christi scitè admodum Estius vester, " Non est dubitandum, inquit, quin ad consecratio- " Estius, in nem sufficiant verba que vel apud Paulum vel apud quemlibet 1.Cor.11. Evangelistam leguntur. Sic ille. At Patres Tridentini dictarunt prius, Verba ab Evangelistis & a D. Paulo tradita propriam significationem habere. Agedum igitur; verba commemorata ab Evangelista Luca & ab Apostolo Paulo repetita, pro altera parte Sacramenti hæc funt, Hic calix eft no-

Babyl.c.g.

vum Testamentum in sanguine meo. Sed hæc forma ab Apostolo, tanquam à Christo, tradita, 1. Cor. 11. non potest propriâ vi verborum Transsubstantiationem ullam facere. nisi forte calicis in novum testamentum. Quod nobis argumento esse debet, nullam ex istis formulis destinatam fuisse à Christo, quæ vi verborum Transsubstantiationem efficeret; quandoquidem D. Paulus post alios magis dilucidè scripserit, & pleniùs interpretatus sit mentem Christi.

III. Probatio Nullitatis Transsubstantiationis; Quia Romane Ecclesia Consecrationis forma nullam talem Transsubstantiationem significari permittet.

### SECT. IV.

DRobatio hac ratione duplici nititur. I. Quia forma (ut vocant) Confecrationis hodiernæ Ecclesiæ Romanæest à formis verborum Christi multum diversa, hæc nimirum. \*In Canone \* Hiceft calix Sanguinis mei. Aliter verò Christus : secundùm Matthæum & Marcum, Hic eft fanguis meus ; secundum Lucam & Paulum, Hic calix est novum testamentum in fanguine meo. Piaculum fanè est institutionem Christi temerare, præsertim cum fateamini (fatendum est enim) a Caleste este axioma Theologorum, Formas Sacramentorum este à Chrifo institutas. Quæ igitur, malum! hæc vecordia est Romanæ Ecclesiæ, profiteri se (juxta Concilii Tridentini decretum) vi verborum Christi Transsubstantiationem efficere, & tamen formam usurpare à formis Christi prorsus alie-

> II. Ratio; Quia forma Romanæ Ecclesiæ est absurdissima. Quod priusquam ostendam, à Lectore peto ut primò attentionem diligentem adhibeat, post accurato judicio perpendat. Romanæ Ecclesiæ forma in his verbis continetur, Hicest calix sanguinis mei. Quæ verba Pontificii, quatenus consecratoria sunt, operatoria quoq; esse credunt ad essici-

endam

Miffe.

a Archudius, De concord. 0rient de oceident. Ec. elef.lib.z. cap.3.

nam?

endam conversionem substantiæ vini in substantiam sanguinis Christi. Disputo. Pronomen HIC significat aut calicem, aut contentum in calice : Si calicem, tum per hæc verba, Hiceft calix fanguinis mei, vas ipfum mutaretur in Christi sanguinem. Si contentum in calice, hoc aut vinum esse aut sanguinem Christi necesse est, quia textus duntaxat hæc duo connumerat. Si verò vinum intelligatur, fequitur ex his verbis, Hic eft calix fanguinis mei, vinum converti in calicem. At dicet quis, per nomen Calix pariter subintelligi debere vinum in calice. Esto sané, nec enim Concilium Tridentinum decrevit aliquod individuum vagum, \*fed \*concit. fubstantiam vini converti in substantiam sanguinis Christi. fef. 13.c.s. Arque hoc modo illa verba, Hic est calix sanguinis mei, hunc fenfum redderent, Hoc vinum eft vinum fanguinis mei; ità ut tantum vini in vinum sit conversio. Sin tandem contentum in calice denotet Christi sanguinem, ex verbis his, His est calix sanguinis mei, (ô rem nefandam!) sanguis Christi transsubstantiaretur in eundem Christi sanguinem. Videtisne quam crassa, ridicula & portentosa sit sides Papistica in hoc Transsubstantiationis articulo, cujus fundamentum mole suâ tam facile labefactatur?

IIIam Rationem suppeditat nobis alius novus Articulus, qui est vestrum Concomitantiæ figmentum, quo sub utraq: specie corpus Christi integrum suscipi credendum decernitis; \* Ipsum corpus Christi sub specie vini vi naturalis con- \* concit. comitantiæ sumi. quasi Christus, cùm dixit discipulis, Bi- Trident. bite ex hocomnes, justisset per novum & inauditum miraculum bibere carnem cum offibus, integrum corpus fuum.

IV. Probatio Nullitatis Transsubstantiationis, ex concessa definitione ejus.

SECT. V.

Ranssubstantiationem suam Patres Tridentini b defini-1 unt effe, Post confecrationem, conversionem totius sub- fest. 13.0.4. Stantia

2. De Buch. cap.18.

stantia panis in substantiam corporis Christi. Sicilli ; Totius Ellarm.I. substantia, id est, inquit Cardinalis, " Materia & forma eius. Hæc definitio revera indicat Transsubstantiationem. quantum mens humana concipere possit, maximè substantialem esse : quam tamen, ex Pontificiorum assertionibus cùm discutimus, reperimus nihil minus esse quam substantialem; five terminum à quo, nempe substantiam Panis. five terminum ad quem, nempe substantiam Corporis Christi, five etiam id quod Individuum commune seu vagum vocant, spectare velimus. Sic enim statuunt de sub-Stantia Panis; d Non per conversionem istam fit prasentia corporis ( hristi (relationes enim non fiunt, fed confequentur) fed fit ut corpus Christi succedat pani ; proinde substantia in sub-Stantiam transit. Et his præmisit; Et per eam fit ut corpus Christi, quod antea solumerat in calo, jametiam sit sub speciebus panis, non Colum per simplicem prasentiam sive coexfistentiam, sed etiam per unionem quandam; qualis erat inter Substantiam panis & accidentia panis, except a tamen inherentià. Sic ille: qui talem facit conversionem, ut substantia panis tantum cedat & locum det substantiæ corporis Chrifti. quæ non conversio sed aversio censenda est. Hanc converfionem Jesuita Suarezius discutit, & concludit hanc Conversionem, quâ fit ut corpus Christi suppleat vicem fubstantiæ panis, nullo modo substantialem, sed prorsus accidentalem; nec veram transsubstantiationem effe, sed translocationem quandam. Sic ille, revera fic ut Bellarminianæ Transsubstantiationis nervos omnes elidat.

d Bellarm. ubi supra.

e Suarez. in Tho. 2. difp. 50. 5.4.

> Confirmatio argumenti superioris ; Quia corpus ex pane factum non potest esse Christi nostri corpus natum ex sacro-Caneta carne B. Virginis.

> > SECT. VI.

D hoc argumentum Jesuita quidam Awroug, Smithus Aaliàs Floodus, non obscuræ notæ apud suos, respondet: Nonne

Nonnescriptum est, inquit, Posse Deum ex lapidibus excitare filios Abrabamo? Matth. 3. Verum quid obtufius atq; ineptius, quam ut orti à lapidibus iidem ipfi à carne nascerentur? aut ut non intelligeret homo vanus, in Scripturis Abrahami filios fidei ratione fic dici, non carnis ? unde est quòd Abraham appellatur Pater Fidelium. Ad Bellarminum venio. Respondeo, inquit, Corpus Christi ex pane & Bellom.L. fieri, non tanquam ex materia, quomodo factum eft ex carne S. 3.De Euch. Virginis, sed tanquam ex termino à quo, quomodo ex mihilo fa- c.24. S. Ad Etum eft cælum, & ex aqua factum eft vinum. Sic ille. At instantia prima repugnat definitioni Transsubstantiationis à Patribus Concilii Tridentini datæ, ut fit Conversio totius substantia panis in substantiam corporis Christi. Nempe ex termino positivo, viz. ex pane, non ex privativo, seu potius negativo, ex mihilo. Manet ergò argumentum nostrum firmum & inexpugnabile, Corpus ex Pane factum non potest dici ex carne B. Virginis natum. Quod rursus confirmamus inductione supernaturalium conversionum aliarum omnium; quales apud Bellarminum, uxoris Loth in statuam falis, virgæ Mosis in serpentem, aquæ in vinum, & similium: Quæ conversiones factæ sunt ex materia non privationem sed formam habente. Ad hoc respondet Cardinalis, & Conversio hac panis in corpus Christi differt ab aliis & Bellam.d. omnibus conversionibus. quod est negare conclusionem, & 3. De Euch. quasi toto devorato bove deficere in cauda.

V. Probatio Nullitatis Transsubstantiationis, ex defectu modi constituendi prasentiam corporis Christi per cam.

SECT. VII.

Uos modos duntaxat Pontificii comminiscuntur quibus Transsubstantiatio possit subsistere. Unus dicitur Productio è pane; alter, Adductio Corporis Christi ut sit sub specie panis. De his masu d'amores inter Pontificios oritur. Primum

h Bellarm.l. c. 18.

\* Alphonf. ftus.

Bellarm. shidem. k Suarez in 3. Thom. di/p.50. fect. 4. S. Tertio principaliter. 1 Conninks Fef. de Sacram.qu. 75 art.4. dub.4.

Primum illum qui fit per Productionem corporis Christi ex substantia panis, quémq; pleriq; omnes Pontificii antea tenebant, Bellarminus prorsus expugnat, & jure quidem; h Quia Conversio per productionem, inquit, est rei non 3. De Euch. prius exsistentis : Corpus autem Christi praex siftebat antequam consecratio facta est. Sic ille. Prima igitur opinio infert corpus Christi à pane factum, non à B. Virgine natum. Quæ fuit hærefis Apollinaris, \* qui dixit Christum non nade Castro, 1.
4. tit. Chri- tum fuisse ex Maria Virgine. Quod objici solet de excitando filios ex lapidibus, nullà responsione dignum est. Filii enim ex lapidibus non magis filii ex carne, quam lapis caro censeri debet. Secunda opinio est, Transsubstantiationem fieri per Adductionem : cui Bellarminus, unà cum nonnullis aliis recentioribus, adhæsit; quamq; ille sic definit, 1 Conversio per adductionem est, qua fit ut corpus Christi sit sub specie panis. Sic ille. Que opinio non minus fastidiosè quam orthodoxè à Pontificiis aliis rejicitur, utpote quæ (sic enim & Suarez Jesuita) Non est verd substantialis Conversio, sed translocatio quadam. Sic ille, & recte admodum : Quia cum substantia succedit loca alterius (ut inquit 1 Conninks) non potest proprie dici unam converti in aliam: nec potest hac conver sio colligi ex verbis Christi.

> VI. Probatio Nullitatis Transsubstantiationis in Eucharistia, ex necessaria permansione panis cum suis accidentibus.

# SECT. VIII.

Rufus Synodus Tridentina cùm facile cerneret, posi-tâ inhærentia accidentium panis revera in pane post consecrationem, Transsubstantiationem suam in insomnium evanescere, Anathematismum in illos intorquet a qui post consecrationem species panis & vini duntaxat remanere negaverint. Nos, una cum communi non solum Philosopho-

\* Synod. Trid. feff. 13.6an.2.

rum

rum sed etiam Theologorum consensu, ex Accidentis definitione demonstrationem deducimus, quoniam Accidens eft ens quod à Substantia pendet tam in effendo quam in exfi-Rendo. Respondet Bellarminus, b Accidentia Divinitus fu- Bellarmit. fentari, ut non inhareant subjecto. Sic ille ; Pythagorice 3.De Euch. fané. Alibi incidens in hanc objectionem Wiclefi, quâ o- 6.14 lim Pontificii torquebantur, e Wiclefus olim jubebat, inquit, e Bellarm.t. uno verbo responderi, An hoc album & rotundum (demon- 3.De Euch. firata facra hoftia) fit corpus Chrifti : Si enim concederetur, 6.19. inferebat, Ergo corpus Christi est alhum & rotundum : 6 negaretur, tum turbabantur simplices fideles, qui putabant negari veritatem corporis Domini in Eucharistia. Ad hoc Cardinalis, Sed respondendum fuit, inquit, Hot album non est corpus Christi, sedest quantitas quadam rotunda figura & albi coloris; tamen sub hoc albo & rotundo verè & realiter corpus Christi latet. Sic ille. Animadvertite; Respondendum fuit, ait. quafi antehoc ejus responsum adversarii Wiclesi, audito ejus Dilemmate, prorsus succubuissent; uti & hic jam Cardinalis, cujus responsum non solvit sed distringit dubium. Nam Quantitas omnis est Accidens; & propterea haud minus indiget Latitudo subjecto suo Quanto quam Albedo gaudet suo subjecto Quali. Idcirco proposità hostià duos digitos latà, quæro an hoc Latum sit Corpus Christi? Affirmásne? Vah, quam quovis pumilione pufilliorem nobis Christum exhibes! An verò Christi Corpus esse negas ? Idcirco neges pariter oportet hîc esse corporalem Christi præsentiam. Čerté hoc argumentum majoris est ponderis quam ut leviter tractari debeat : itaque premam arctius: Nullum accidens potest esse alterius accidentis subjectum; adeò ut Quantitas ipsa non minùs indigeat sustentamento quam Qualitas. De Qualitate autem Fonseca; Albedo non albet, albedo non est alba. Recté: nam abstractum non est concretum. Manet ergò Wiclesi objectio (pace Cardinalis dixerim) omnino infolubilis. Hacte-

nus ex ipfis Pontificiis. Nunc fides antiquorum Patrum ultro citróq; examinanda. Primum hîc locum disputandi Adversariis nostris concedemus; qui varia genera objectionum ex Patrum phrasibus corraserunt, quæ uno responso, veluti unâ liturâ, facilè diluuntur. Respondemus enim, Eas sensu tantùm Sacramentali, id est, figurativè, interpretandas esse, ut nostri Parallelismi commonstrabunt.

# CAP. III.

Objectionum, tanquam à fide antiquorum Patrum desumtarum, Solutiones.

Primum genus earum colligitur ex vocibus est, fit, & creatur corpus Christi.

SECT. I.

Rima objectio est, Quòd Eucharistia à Patribus este corpus Christi dicitur. Præ cæteris omnibus Ignatium urgent. Ille, a Eucharistias, inquit, & oblationes non admittunt (nempe Hæretici) quòd non confiteantur Eucharistiam esse carnem Salvatoris, quæ pro peccatis nostris passasses. Sic ille in Epistola ad Smyrnenses, quæ citatur à Theodoreto, Dial.3. De teste aut testimonio nos minimè dubitabimus, quamvis in eo objiciendo Cardinalem Bellarminum tripudiantem, Cardinalem Baronium exsultantem, & Cardinalem Peronium quodammodo triumphantem videamus. Ad testimonium tria respondemus: 1. Sententiam Ignatii non admittere sensum Papisticum; 2. Sensum planè Catholicum continere; 3. Sensum deniq; habere adversus Hereticos contra quos agitur accommodatissimum.

I. Pontificii omnes penitus abhorrent ab hac interpretatione verborum Christi, Panis est corpus meum; quia (ut

fuprà

Bellom.

Claff. I.

\* fuprà definiverunt ) hic fenfus non magis literalis effe potest quam si diceretur, Homo est afinus, aut, Christus est Belial. Sic illi. Unde etiam sequeretur, Transsubstantiationis fundamentum tolli: Nam id quod est corpus Christi non dicitur mutari in corpus Christi. Huc faciunt verba ipsa Ignatii, Eucharistiam effe carnem Christi. quibus aut diftinguitur Eucharistia à carne Christi, aut cum ea confunditur. Non confundi autem constat; quia tum pariter diceretur. Caro Christi eft Eucharistia, feu Sacramentum ipsum : ut fi Homo iste est (quoad literam) Asinus, tum Asinus iste est revera Homo. quo quid absonum magis ? Sin Eucharistia & Caro Christi accipiantur ut distincta & disparata, tum necessariò locutio erit Sacramentalis & figurativa, viz. Eucharistia significat carnem Christi. Quem sensum confirmant alia verba Ignatii in Epistola ad Philadelphienses; "Apres rois man ispuen, i. c. Panis confractus eft omnibus. Sic ille de Pane post consecrationem; quia de pane fracto & distributo discipulis. At Christi corpus propriè frangi non nisi falsissime dici Jesuitæ ipsi \* affeverarunt. Cum igitur \* class... illud quod frangitur (ut Ignatius diserte loquitur)est Panis, 6-3. 5.2. opinio omnis Transsubstantiationis labefactetur necesse est.

II. Catholicum fensum appello interpretationem Sacramentalem qualem (ut \* fupra docuimus) Patres reddi- \* class 12 derunt verborum Christi, cum Panem vocabat corpus (u- c.4. 5.1. um; id est, (juxta Patrum antiquorum consensum, & Ecclesiæ Romanæ communem Glossam) signum & siguram corporis sui. Quo Sacramentali ac improprio sensu posthac Patres dicturi funt, Christum ipsum pati, occidi, & deniq; mori in hoc Sacramento: Qua etiam fignificatione non funt veriti appellare Baptismum, Interitum, Sepulturam & Resurrectionem hominis Christiani, & Christi ipsius Passionem & Mortem. Hoc insuper nobis admodum confirmatur, quod (fatente Cardinale) testimonium hoc Ignatii citatur à Theodoreto. quod quidem verum est. Cum igitur

Theodo-

Theodoretus eandem sententiam urget adversus eosdem Hæreticos, nemo negabit testimonium ipsum Theodoreti sensum præ se ferre: A quo si quærimus de verbis Christi, Hoc est corpus meum (quæ cum verbis Ignatii consonant) quem sensum habeant, respondet, Ta oblusora, &c. Symbola Dominus dedit corporis sui, Dial. 1. cap. 8. Si præterea ambigat quis quid siat de Pane, quem Pontificii credunt post Consecrationem substantiam suam perdere, utpote quæ transsubstantiatur in corpus Christi, Theodoretus dubstantionem omnem excutiens, respondet, Panis substantiam materials. 3.7. nere; ut instà probabimus. In utroque Theodoretus,

quantus quantus, noster est.

III. Scopus est examinandus. Propositum erat Ignatio eos Hæreticos refellere qui negarunt Christum habuisse veram carnem. Hi autem fatis ex eo refutantur, quòd Christus vocavit id Corpus sum quod erat vera veri corporis figura, ut \* Tertullianus exacte arguebat; quia vera fienracorporis non est que non est figura veri corporis. Sed huic opponit Cardinalis; 9 Corpora humana apparentia, inquit, depingi possunt & figuris exprimi, licet vere humana non fin, ut patet de imaginibus Angelorum. Ergo Haretici illi nonne. gabant Eucharistiam significare posse carnem Christi , sed negsbant effe carnem Christi. Sic ille, sed parum feliciter; quem Ignatius ipfe in cadem Epistola ad Smyrnenses egregiè revincit; 'Aound rur, &c. Rerum incorporalium neg, fpecies eft, inquit, neg, figura, neg, particula habens formam aliqua animanti, propter natura simplicitatem. Sic ille; negans Angelos habere veram ullam speciem aut formam. Quantum igitur Bellarmini responsio ab horum Patrum sententia sensugue abhorreat, clarè liquet: Illi ex vera figura corporis Christi probant veritatem corporis Christi; Cardinalis autem suo responso cudit figuras quasi corporales non verorum corporum: ac fi fic arguere illi liceret, Pingi possunt imaginaria & non vere corporea figura Angelicorum corporum (qualia nulla

\* Supra, (laff.1.c 4. S. 6. & Chryfosl. c.5. S.3. Bellarm. l.2.DeEuch. cap.2. nulla funt :) Ergo Angeli habent vera corpora. Addo. Do-Arinam Papisticam de Impalpabili, Invisibili, & Indivisibili corpore in Eucharistia esse hæreses illius quam oppugnabat Ignatius, de corpore Christi phantastico, patrocinium.

Secunda objectio ex his phrafibus colligitur, Fit caro: Facit corpus, &c. Damascenus; Panem corpus suum fecit. & Am- 'obj. Heit. brofius; De pane fit care Christi. Ad hac nos; Si folida ef- lib. De Parfet hec aut Transsubstantiationis aut corporalis Christi Pre- 1 Ambr. 1.4. fentia collectio, quot (Deus bone!) Transsubstantiationes De Sacram. Præsentiásque essentiales corporis Christi in quovis Bapti- tur autem à zato Adversarii admittere cogentur unam, de qua Leo Ro. Bellar 1.2. manus Pontifex; Corpus regeniti fit caro crucifixi : alteram, cap.14. de qua Athanafius; " Regenerati caro vivificatur, o rationa- Leo, De lis facta royudion, i. c. verbificata, & deificata est : tertiam, Pallione, de qua Chrysostomus, de Baptizato loquens; \* In alteram "Atbanas. creaturam evadit. - Fingitur in aqua quidem novus ille ho- orat. 4. conmo, accipit verò aliter animantem spiritum. Et rursus pari li- tra Avianos bertate de participantibus Eucharistiam; 7 Etiam nos secum colos cap.2 Christus in unam (ut ità dicam) massam reducit, neque id fide bom.6. folium, fedre ipfa nos corpus fuum fecit. Huc huc, Sophistæ: Matib.bom Volne igitur translubstantiamini re ipfa in corpus Christi ? 83.060. vestrane membra corporalia cum Christimembris essenti- ad pop. Analiter commiscentur? Imd hoc, ut prodigiosum nimis, vos paulò \*pôst negabitis. His \* Theophylactum subjungo; Cor- \* Infra, c.s. pus Christi in panem convertitur. Porròhuc facit illa simili- "Supra, class.i.c.s. tudo Ambrolii, quâ dicit Panem fieri corpus Christi, ut ba- fed ... ptiZatus fit nova creatura. ( de qua plenitis infra.) Denique, in verbis Ambrofii, De pane fit corpus Christi, particula De, exigua licèt, magni tamen est momenti. Ex hac Adversariorum ingenia discernere liceat: Etenim Suarez Jesuita ad idem testimonium Ambrosii, . Hac utitur voce Ambrosius, . Suarez in inquit, sed non illa particula DE in rigore accipienda est; quia disp. 50. sic significaret Consubstantialitatem, vel substantiam panis trans- fett.g. ire

liam. c.20. y Chrysoft.in

farii habendi funt, qui, dum fuum Transsubstantiationis sigmentum suadent ex rigore verborum Ambrosii, non animadvertunt simul inde extrahi hæresin Consubstantiationis

hypostaticæ inter Panem & Corpus Christie

Cona Domini. Obj. per Breer. p. 116. lib. De Missa. Ce Bellarm.l. 2.De Euch.

Tertia objectio est de verbo Creat. Cyprianus, b Christus us que hodie hoe verissimum & sanctissimum suum corpui creat, & benedicit, & sanctissimum & sanctissimum suum corpui creat, & benedicit, & sanctissicat, & piè sumentibus dividit. Hac verba objiciuntur pro Transsubstantiatione panis in corpus Christi, sed perperam omnino: Nam, ut verissime Cardinalis, e verba ea omnia referuntur ad materiam panis, quam dicitur creasse, benedixisse, & sanctissicasse, & divisse. Recte, inquam: neque enim Corpus ejus benedictione aut sanctissicatione ullà opus habuit. Nec magis mirum esse debet quòd vocet panem illum verissimum suum corpus, quatenus est verissimum signum sui corporis, quam quòd Christus corpus suum nuncuparit metaphorice verum panem, & seipsum veram vitem. De quo nos fusiùs in classe proxima, ex Patribus.

in quibus vox Transmutatio & similes reperiuntur.

### SECT. II.

B Lorich.
Fortal.fid.
De Euch.
fol.117.

EX Adversariis Lorichius in compendium reduxit phrafes ferè omnes conversionum in quibus alii corum solent potissimim insistere: d Etsi veteres Ecclesia Doctores, inquit, non sunt usi vece Transsubstantiationis, tamen usi sunt vocibus idem signissicantibus, ut Conversionis, Transmutationis, Transelementationis, & similibus. Sic ille, per Similia sortassis intelligens Fit, & Creatur, & hujusmodi: Quæ singula verè à Patribus usurpari, liber è fatemur: sed Transsubstantiationem, Christive essentialem Præsentiam indè colligi, consiconfidenter constanterq; negamus: Quippe fimilia alia parallela in aliis mutationum generibus, his quæ objiciuntur vocibus quadrant aptiffme atq; respondent; in quibus tamen Transfubstantiationis nota omnino nulla inest.

i.

in iè

ut

e.

2

0-

n-

nt

115.

71-U-

111gi, ifi-

I. Objiciunt, tanquam ex antiquis Patribus, Mutationem & Conversionem hanc fieri multis modis: utpote ex Chryfostomode Euchariftia; Sed Christus nos fecum, in- Bellarm.l. quit, ut ità dicam, in unam massam reducit. Respondeo, e.z. Chrysostomus parker de malè communicantibus de hoc facramento, Quomodo, inquit, fatisfaciemus, fi mutriti tali fchryfoft in cibo taliter peccemus, si agnum comedentes in lupos convertamur? Secundo, objicitur Gregorius Nyffenus; & Corpus die Grace. Christs in nostrum corpus ingrediens, totum in se transfert atq, commutat. Quæ verba b Bellarminum non pudnie objicere. Quamvis haud aliter Pontifex Leo; " Hoc sumitur, ut accipientes virtutem calestis cibi, in carnem ipsius qui caro nostra factus est transcamus. Næ igitur is plane fungus sit oportet, \* Leo, Epist. quilquis ex superioribus testimoniis colligeret conversio- 23. nem corporis nostri reipsa in corpus Christi, aut male communicantium in lupos, aut fidelis participantis cujulvis in id de quo participat.

II. Objectio. Quod incamplator Advertariis videtur, eft vocabulum Transelementatio. Ex Theophylacto objicit Cardinalis; Dixit Theophylattus, ullasorymirus, transelementatur in corpus Christi. Vix quifquam noftrum tria cum Pontificiis verba commutabit, quin starim hoc inculcabunt, ac fi tum de causa nostra conclamatum esfet. sed fru-Itra: præfertim cum ipfe Theophylactus non dubitaverit producere Christum pariter de suis discipulis dicentem, & Throphyl. Merugu zerenden eis eue Transelementamini in me. Item Cy\_ in Joh.6. rillus Alexandrinus de Baptismo, \* Per operationem Spiritus lex. in Job. Sancti sensibilis aqua in Divinam quandam & inenarrabilem 1.2.c.42. virtutem un racoix on ). Necnon Nyffenus de Baptizaro; De- 'Nyffenia us naturam no fram in Divinam virtutem uraspextores. Hec fach.

Matth.14. hom. 50. 8. EGreg.2VIffen.Catech. C. 36,37. h Bellarm.l. 2. De Euch.

Bellarm.t. 2. De Euch. C. 24 CE Theophylain Marc. 14.

\*Cyrill. A-

Patres.

Patres. Idcirco nemo potest urgere dica Patrum de Transmutatione & Transelementatione panis in corpus Christi, quin alias pariter varias nec minùs admirabiles, imò & planè impossibiles, conversiones concedat, ex eorundem Patrum sententiis; Transelementationem Christiani hominis in Christum, Aquæ Baptismi in Divinam virtutem, Personæq; baptizatæ in Divinam naturam. Ejusmodi phrases juxta rigorem verborum accipiendas, nemo nisi amotæ mentis credere potest. Denique iis qui de hac voce adeò se jactiant suaderem Suarezium Jesuitam interrogent, cùm dixerit, Dium hujus vocis Transelementatio durio-

Jes. in 3.
Thom.qu.75 dixerit, "Usum hujus vocis Transelementatio duri disp.50.5.1. remesse & non satis accommodatum. Progrediamur.

# Tertium genus Objectionum, de mutata natura panis per Dei omnipotentiam.

# SECT. III.

De cana Dom.

m Sugres.

o Bellar.l.: De Euch. cap.9.

s Ambrof. lib. 4. De Sacram.c.4. Item, De myster. initiand.c.9.

9 Bellar.l.2. De Euch. 6.14.

OBjicitur I. Cyprianus: a Panis iste, inquit, quem Dominus discipulus suis porrigebat, non estigie sed natura mutatus, omnipotentia verbi sactus est caro. De quo Bellarminus; o Hoc argumentum nullam admittit solutionem: — nam non requiritur ulla omnipotentia ad factendum ut res aliquasis gnisicet, idenim etiam homines sacre possunt. Sic ille. Ambrosius pariter; p Forte dices, Mem panis est usitatus, sed panis iste panis est ante verba Sacramentorum: ubi accesserit consecratio, de pane sit caro Christi. — Non hoc est quod natura formavit, sed quod benedictio consecravit; majorque vis est benedictionis quam natura; quia benedictione etiam naturais sutuatur. Unde Bellarminus, q Quam inepte ista omnia dicerentur, si nulla sieret realis mutatio? Sic ille.

Sol. 1. Per distinctionem: Dicimus, non Essentialem naturæ elementorum mutationem intelligi, sed Sacramentalem, quâ elementum sit Sacramentum; & ad hanc conversionem omnipotentiam Dei spiritualiter operantem necessionem

fariò

fariò requiri: quamvis enim homines facere possunt ut res aliqua fignificet rem aliquam divinam; ut tamen res infa aut divinum Symbolum fit ( id eft, Sacramentaliter fignificet) aut ut instrumentum sit Divinæ efficaciæ ad alendas animas hominum Sacramentaliter, hanc naturam Sacramentalem ei imponere sola potest Divina omnipotentia. id quod etiam hic Cardinalis facile discernere potuisset, siquidem alterius Cardinalis conspicillis usus effet: Cardinalem Alanum volumus; qui, r A folo Deo eft, inquit, utele- "Alan. vetur creatura super natura consustudinem, non solum quoad Sacramin vim operandi, fed etiam fignificandi. Sic ille. Quod cum gene.17, & illo Patrum quadrat, Panis naturam mutari.

Sol. 2. exipfo Ambrofio, (atq; Cypriano mens eadem) qui mutationem de qua diximus narrat: Vides, inquit, quam operatorius fit fermo Christi. - ergo fi tanta vis eft in fermone Domini, ut inciperent effe qua non erant, quanto magis operatorius cft, ut fint qua erant, & in alind convertantur? Sic Ambrofius. Primo, Ut fint que erant, inquit, post sermonem operatorium, vel consecratorium: Ergò elementaris eorum natura remanet. Secundo. Et in alind convertantur : Ergò fola mutatio facta est in \* Naturam . Natura Sacramentalem. Quam explicationem summopere valere, vocem lardocumento nobis esse potest corum versutia qui in postrema Editione Parisiensi verba hæc, Ut fint que erant, & in evicinue aliud convertantur, depravaffe dicuntur, ut redderent, Ut lib 3. De qua erant in alind convertantur. quanquam hac parte linguæ Ambrofianæ abscissa, pars tamen illa modica quæ relicta est Adversariis satis clare obloquitur, & sensum nostrum fimilitudine clariffimà profitetur: Nam & tu, inquit, loquens de Baptizato, eras vetus creatura : postquam autem consecratus es, nova creatura effe capifi. In Objectione accepimus, per consecrationem Eucharisticam naturam mutari: In hac Solutione pariter habemus, in Baptizato creaturam mutari. Dictum dicto quid intereft? Atq; (quod eft paulè

1 Ambrof. quo supra.

\* In pracedenti selli-

0216.

paulò illustrius tum à \* Cyrillo Alexandrino accepimus modò, tum à Nysseno, & Baptizati & Baptismalis aqua naturam à Deo in divinam naturam transcelementari.

sol. 3. per retorsionem: Si, quia negat Ambrosius post consecrationem ibi esse quod natura formavit, ideo negandum nobis esse remanere panis substantiam, pari ratione negare oporteret accidentia adesse, quæ sunt Quantitates & Qualitates, quas natura pariter formavit.

"Optat.l.2. cont. Parm.

objiciente
Bellar.l.z.
De Euch.
6.17.

I I. Bellarminus ex Optato objicit: " Quorsum iste descensus Spiritus Sancti, quorsum invocatio omnipotentis super Altare, si nihil mirabile & supernaturale sieri deberet?

Sol. Dicimus, duo supernaturalia sieri in Eucharistia, etiam remotà omni Transsubstantiatione: Primò, elementum naturale sit divinum Sacramentum. Secundò, Sacramentum sit sidelibus essicax instrumentum spiritualis unionis cum corpore Christi. Prius per se constat. Posterius Issidorus manisestè exprimit, cùm loquitur de consecratis Pane & Vino: \* Hac duo, inquit, sunt visibilia: santificata autem per Spiritum Santium in Sacramentum divini corporis Christi transeunt. Sic ille. Atq; hinc Bellarmini quassioni abundè satisfactum esse arbitramur; dum hoc modo Transmutationem & (si ità loqui liceat) Transelementationem quandam agnoscimus, quatenus elementa, Panis & Vinum, extra sphæram naturalis sua activitatis sublimantur in naturam Sacramentalem, ad spiritualem esseptian, ad quam Omnipotentia Divina necessario requiritur.

Spal. lib.1. De offic.cap. 18,

\* I fidor Hi-

Quartum genus Objectionum sumitur ex phrasibus quibus significatur hunc Eucharistia Panem non esse panem Communem.

<sup>2</sup> Justin. Apol. l. 2. Iren. lib. 4. concra Heref. cap. 34.

## SECT. IV.

O& Irenæus eum esse communem inficiatur: sicut etiam
Ambro-

167

Ambrosius, in loco suprà citato, usitatum panem esse de-

negavit.

Sol. I. Horum Patrum phrases objicit Cardinalis b Bel- b Bellar 1.2. larminus Protestantibus, quamvis verè Patriffantibus & 46,0014. Panem Vinumque communia & usitata esse millies pernegantibus: id quod Adversarii nostri optime norunt. Nosne enim, qui Eucharistiæ & Baptismi elementa per Spiritum Sanctum consecrata esse, itemq; fieri divina Sacramenta, adeóq; etiam exhibendæ gratiæ Divinæ inftrumenta facra, cenfemus ac profitemur, ut noma hæc, ustata, communia, atq; adeò prophana effe dicamus ? absit!

Sol. II. Justini mens eadem fuit : Vocavit enim Eucharistiam cuxupusavisav Joolw, cibum Eucharistificatum. Parem excellentiam Patres aqua Baptismatis tribuerunt : Chrysoflomus ; c'Oux est volup xomor, Non est aqua communis. & Gre- chryfoft. gorius Nyffenus, d Ne contemnas, inquit, divinum lava- in Pfal. 22. crum, neg, id commune putes. Idem pronunciabit Cyrillus dayifen, de sacro Unguento, sectione proxima. Nec tamen propter. De santto ea hi Patres crediderunt Aquam Unguentúmve recedere omnino à sua natura. Quid (malum!) igitur hæc Adversariorum supina oscitantia seu potius perversitas sibi vult, qui, cùm altaria consecrant, imagines venerantur, & quicquid ad cultum religiosum spectare arbitrantur, id un xoundy, non commune esse prædicent, quamvis ea omnia nativam illam fuam, faxeam, laneam, ligneamq; proprietatem retineant; non tamen erubuerunt illud, Mi xourde apros, fæpe fæpiúsq; nobis exprobrare, & indè articulum fidei suæ de Transsubstantiatione novum procudere.

Sol. III. per retorsionem: Justinus de cibo quem fanctificatum, ac proinde consecratum, vocat, dicit, cibum effe quo corpora nostra aluntur: Sed cibus quo propriè aluntur corpora nostra in Eucharistia, nullus alius esse potest quam propriè dictus panis; de quo tamen præmisit Justinus dicens, ix as nonds apro, Non est ut communis panis. Quod est

liquidum argumentum pro Præsentia Panis post Consecrationem, & Transsubstantiationis valida labefactatio. Pari modo Cyrillus Hierofolymitanus negans facrum Unquentum elle audum & commane unquentum, exinde do. cuit illud prorsus esse Unquentum.

Quintum genus Objectionum ex Patribus instituitur. quoad judicium Senfuum.

#### SECT. V.

o Tert. De enima,c.17

DRimò objicitur Tertullianus: " Ne dicamue, inquit, quòd L'alium (Christus) senserit postea vini saporem, quod in fanguinis fui memoriam confecravit. Hinc postea Rhenatus veîter, vir alioqui egregiè doctus, & Scholiastes in ipsum Tertullianum, religionisque Romanæ strenuus affertor, Rhenat.in fInde, inquit, non levis est probatio Transsubstantiationis, quamvis gustus non fentiat nifi vini faporem : Quapropter veteres in Sacramento Eucharistia admonent cavendum este à sensibus. Sic ille, ut probaret nihil fidei tribuendum effe fenfibus, quia illi fallere nos possunt; ut, exempli causa, Gustus.

Locum Tert.

Sol. Hoc nihil objici potuit Tertulliani testimonio repugnantius: Ejus enim sententia jam objecta sic se habet; Non licet nobis in dubium fenfus nostros revocare, ne in Chrifto deliberetur quod alium poften vini faporem guftavit, &c. Tertullianus expresse tenet, Non esse disfidendum sensibus: & tamen Scholiastes Pontificius ex eadem sententia colligit, Ideo cavendum effe à sensibus, nè ils fidem habeamus. Collector scilicet! Nonne hoc est quod in Musicis dicitur, Discantus contra punctum? aut quod Gloffa apud Gratianum, Statnimus, ideft, Abrogamus? Ad retorfionem accingimur.

Tertulliani testimonium adversus Transsubstantiatio-& Tert. De nis articulum militat fortiter : 8 Non licet nobis, inquit,

in dubium sensus istes revocare, ne & in Christo de fide eorum deliberetur (i. c. dubitetur :) ne forte dicatur, quod deceptus fit cam Petri forrum tetigit; aut alium poftea unquenti fenferit fpiritum, quod in fepulturam fuam acceptavit , aut alium postea vini saporem, quod in fanguinis fui memoriam confecravit, Sic enim & Marcion phantasma eum maluit credere, totius corporis in eo dedignatus veritatem. Hec Tertullianus: Cujus verba funt veluti tela amentata. 1. Quia, negantibus Adversariis fidem habendam esse sensibus, ex decreto Tertulliani probamus plane contrarium, Quid fen sus non fint in dubium revocandi. 2. Cum illi pro virili abrogent sensuum arbitrium, præsertim in discernendo vinum ex sapore in Eucharistia, Tertullianus contra ; Minime dubitari oportet an Christus gustaverit eundem vini saporem qued in memoriam corporu fui confecravit. 3. Cum illi doceant non fuisse illud vinum post consecrationem; Tertullianus reclamat, Vinnm erat quad confecraverat atq; guftaverat. 4. Aiunt, Sensum non decipi circa proprium objectum, ut, An fit sapor quem gustamus; sed circa rem sapidam falli, Utrum fit vini aut rei alterius, vel, Utrum fuerit accidens absq; subjecto: Sed quid Tertullianus? Standum effe judicio fenfuum, ne dicatur Christus falso tetigiffe forum Petri, aut falso fensisse spiritum unguenti, aut falso gustaffe saporem vini. Sic ille. Ex quibus docet subjecta per accidentia debere discerni.

Secundò objicitur Cyrillus Hierofolymitanus, quafi qui h cyrill cas prorfus abnegationem sensuum suadeat iis qui in celebrati- tech. Myone hujus Sacramenti verfantur : unde Adverfarii præsenti- flag. 4. Eoam Christi essentialem elici posse putant. Cyrilli verba Maldonahac funt , h Ne ergo consideres tanquam nudam panem , & tus, De Sanudum vinum : corpus enim eft & fanguis Christi, secundum ipfins Domini verba. Quamvis enim fenfus hoc tibi fuggerit, p. 267. tamen fides te confirmet, ne ex gustu rem judices. Hæc ille. 3. De Euchi Unde Bellarminus, Cyrillow, inquit, non dicit falli fenfus, cap.13.

dem modo. cramentis, Tom.1. Bellarm.l. quia non judicant effe corpus Christi sub specie panis; fed quia judicant rem illam quam fentiunt, effe panem, cum non fit. -Sed objiciet aliquis, quodidem Cyrillus Catech. 3. my stagogica de fancto chrismate dicit, non effe nudum unquentum post consecrationem, sieut ibidem dixit panem Encharistia non esse nudum panem post consecrationem. Atqui id confirmat (ententiam nostram: nam Cyrillus non codem modo loquitur de Chrismate & de Eucharistia : De Eucharistia enim dicit, Post consecrationem non esse panem communem, sed corpus Christi: De Chrismate autem dicit quidem, Non effe commune unguentum; fed non addit, Effe Spiritum fanctum, vel corpus Christi, sed esse Chrisma Christi, seu sanctificatum oleum. Sic ille: Qui apud se fingens hanc genuinam fuisse Cyrilli sententiam. gloriabundus exfultat illico; Hac de Cyrillo, inquit: enjus testimonium vel solum sufficere deberet: Est enim hominis fan. Eti & antiquissimi, & ex opere ejus indubitato, & clarissimum at que apertissimum, ut nullo modo perverti possit: & est ex Catechefi, in qua felent omnia proprie & simpliciter explicari : Et denique, nemo unquam reprehendit Cyrillum erroris alicujus circa Eucharistiam. Sic ille.

Quantò jam fui in integra Bellarmini objectione citanda prolixior, tantò brevior ero in ea refutanda. nec enim multis opus est. Sol. 1. Uno verbo dicam: Turpissimè fallitur Cardinalis, vocem commentitiam Chrisma ponens pro germana Charisma. Nam ex Græco codice ejus sententia de oleo hæc est, Non est nudum unguentum, sed zdpopua, i. e. Donum gratia. quod multò divinius est ipso unguento & oleo consecrato. Quæ una vox Bellarminianæ objectionis vim totam obtundit: qui cùm dixerit verba ipsa clariora esse pro Transsubstantiatione quàm qua possint perverti, ipse tamen insigniter ea pervertit & depravavit, qui zdeuqua in zesqua

transformavit.

Sol. 2. Dixit quidem Cyrillus de Eucharistia, Ne tu eum tech.3. consideres nudum panem: dixit pariter de Baptismo, Non tanquam tanquam aqua simplici studeas buic lavacro, sed ut spirituali gratia, qua cum aqua datur. Sic ille: Qui ut vocavit panem corpus Christi, ità pariter vocavit unguentum Charisma:nec tamen aut Aqua aut Unguentum proprietates suas substantiales amittunt. Pergimus nos, ut Cyrillum hunc nobis jure optimo vindicemus: Sequitur ergò tertia folutio per retorfionem.

Sol. 3. Testimonium Cyrilli retorquendum est: legitur enim Græce, 1 "Demp z) o apros me cuxaperias un religionis non rolapis 1 cyrill my-जारां प्रवाल के प्र केत बेहर के अरावेड, बेअबे कि प्रव Xpisod किए में जो बेशक रहे रह पर्य हारा के में बिहु 3. Ca-בון לואלף, שלו שנ פני פניחסו יחוק אבנוילטי ענידי ביחוצאחסוי , פיאום אפונסט שלפוסעם: Id eft, Sicut panis Eucharistia post invocationem (feu Confecrationem ) non nudus panis sed Christi corpus est, sic hoc non eft nudum unquentum poft invocationem, fed donum gratia. Sic ille. In quibus verbis analogia inter demp & difficultatem omnem dissolvet: 1. Quemadmodum sicur negat panem consecratum esse nudum panem, ità sic inficiatur unquentum consecratum esse nudum unquentum. 2. Uti sicur appellat panem post consecrationem corpus Christi, ità sic nuncupat unquentum Charisma, seu donum gratia. 3. Sicut Cyrillus negando unguentum consecratum esse nudum unguentum, subintellexit nihilominus illud esse substantialiter idem unguentum: fic panem cum nudum esse negavit, credidit esse adhuc panem. Ex his singulis invictum argumentum habemus adversus Romanam fidem de Transsubstantiatione. Quid enimeut Adversarii à Cyrilli testimonio aliquid delibatum velint? Hanc tergiversationis viam illis amplissime ejus laudes intercluserunt quas retulit Bellarminus: Qui commendavit hoc opus ejus propter certitudinem, ut indubitatum; propter perspicuitatem, ut clarissimum: Autorémque ipsum, propter ætatem, ut antiquissimum; denig; propter fidem in hac causa, ut undique Catholicum, utpote qui nunquam fuerit erroris notatus circa Euchariftiam.

Tertio objicitur Chrysostomus: " Credamus ubique Deo, Matth.

hom.83. in

nec repugnemus ei, etiamfi fenfini & cogitationi noftra abfurdum effe videatur quod dicit. Superat fen fum & rationem na-Gram fermo ipfins. Quafo, quod in omnibus rebus facimus. pracipue in mysterits faciamus, non illa que ante nos jacent falummodo affpicientes, sed verba quoque ejus retinentes : Nam verbis illius defraudari non possumus; sensus verò noster deceseu facillimus eft. Quoniam ergo ille dixit, Hoc EST CORPUS MEUM, nulla dubitatione teneamur, sed credamus, & oculis in. tellectus id perspiciamus. Nibil enim fen fibile traditum nobia Bellarm.t. Christo, &c. Sic ille. Hinc Bellarminus; " Sane non potuif-2.De Euch. fet Chryfostomus clarius loqui, fi Calvinistam aliquem ante fe habuiffet, quem hortari ad fidem voluiffet. Sic ille, intelligens

C.22.

proculdubio fuam Romanam fidem.

Respondeo primó: Dixitne Chrysoftomus, Nibil bic (in Euchariftia) [enfibile tradi nobis? dixit, fateor, & verbis immediate sequentibus istius sententiæ rigiditatem correxit: Sed in verbis (ensibilibus, inquit, intelligibilia traduntur. Agnoscit igitur sensibilia hic proponi. Quam veritatem etsi Chryfostomus tacuisset, Adversariorum ipsorum oculi abunde testarentur, propter ipsas sensibiles species panis & vini. Dicimus igitur Chryfostomum hic usum effe sua libertate loquendi, ut mentes communicantium abstraheret à fenfibilibus objectis, & ad contemplationem spiritualium traduceret. Nam si animos nostros defixos haberemus corruptibilibus objectis, certò fequeretur (ut rectè Chrysostomus) Nos verborum Christi utilitate fraudari. Verisima igitur sunt Christi verba; quæ si Sacramentaliter interpretemur, nec fenfibus nec cogitationibus carnalibus Chrifrum hic indagamus; quod tamen faceremus fi Christus corporaliter hic præsens effet.

Respondeo secundo, Chrysostomum ipsum ex parallelis fuis objectioni superiori satisfacere. Parallela duo suculenta funt: Inquorum priore Chrysostomus de Eleemosyna, in posteriore de Baptismo similiter est rhetoricatus; in utrisq;

abnega-

abnegationem judicii sensuum suadet arque aded exigit. Primo, de eleemofynis erogandis in pauperes, o Sic ergo af- o chryfon. fetti effe debemus, inquit, tanquam ipfi Chrifto fidem prabentes. bom. 88. quare? Pergit, alludens ad verba Christi, In Quan rum DE - Grecam) in DISTIS UNI EX HIS, DEDISTIS MIHI: Siquidem Chris Matth. 27. fi verba, inquit, funt metreen bless mult ei pap zi to pariador in is xpicis, dind er tore to gualt naulden & airei' 1. c. Fideliora verba funt oculis nostris: si enim non ipfe Christus apparet, fed tamen in hac forma accipit & mendicat. Conferat, fi cui libet, verba objecta de Eucharistia cum his quæ hîc de Eleemofyna habentur, & statim perspiciet nihil minus quam literalem sensum utrifque subesse, nisi eò cæcitatis devenerit, ut (Bellarmini Topica edoctus) credat Christum corporaliter præsentem esse in quolibet mendico in quem quispiam ftipem aliquam contulerit, cò quòd dixit Chriftus, In quantum uni ex his dediftis, dediftis mihi. Alterum Parallelum est Sacramentale, de Baptismo, in illa verba Christi, QUOD NATUM EST EX CARNE, CARO EST; QUOD NATUM EST EX SPIRITU, SPIRITUS: PVide, inquit, o chryfeff. quomodo Christus mysteria abdit. Abducit Nicodemum ab bom. 25. in omnibus sensibilibus, nec permittit oculos ejus decepal at this uv. Job. sappiar, mysteria illa curiose (viz. oculis corporalibus) perscrutari. Jam plenioris solutionis causa testimonium primum retorquebimus.

Respondemus tertiò, Chrysostomi testimonium contra Transsubstantiationem facere apertissimé. Hujus testimonium superius objectum, de verbis Christi, ità se habet; 9 Nulla dubitatione teneamur, sed credamus (pergit enim in lo- 9 Chrysoft. co citato) & oculis intellectus id percipiamus: Nihil enim fensibiletraditum est nobis à Christo, sed in rebus sensibilibus omnia qua tradit funt insensibilia : Sic & in Baptismo per Aquam, qua est res sensibilis, donum illud conceditur, qued autem in ea conficitur, regeneratio Cilicet & renovatio, quiddam est intelligibile. Sic ille. Hic Chrysostomi in hyperbolizando pa-

rallelif-

rallelismus Adversariorum vecordiam redarguit, non solum quòd ex locutionibus hyperbolicis Cardinalis argumenta, veluti ex arenis lora, conficiat, verum etiam quòd ex hoc Transsubstantiationis resutatio confirmetur, quia docet Chrysostomus haud aliter intelligi debere verba sua de Eucharistia quàm alia verba ejus de Baptismo interpretari liceat, in quo substantia aqua omnium sensibus exposita est. Itaque quisquis in utrovis Sacramento nimis erit intentus rei sensibili, eum intelligibili & spirituali bono defraudari necesse est.

\* Bellarm. l. 2.De Euch. c.20. ex Epiphan. in .Ancorato. \* Class. 1. c.5. S. 2.

Quartò Epiphanium nobis objicit Bellarminus, eò quòd hic Pater exigit à fidelibus ut verbis Christi, Hoc Est CORPUS MEUM, fidem adhibeant. Cui testimonio nos \* fuprà prolixè respondimus : ubi præterea idem Cardinalis fubjunxit, Epiphanius excludit omnes trapas, prafer. tim cum addit, credendum effe, licet fenfus repugnent. Sic ille. Ad quem respondimus, non addidisse Epiphanium verba illa. Credendum effe licet senfus repugnent; apud quem de repugnantia fensuum ne jota quidem exstat; sed Bellarminusiple, seu senfus seu mentis errore, verba illa verbis Epiphanii affuie. Est præterea apud Epiphanium quod retorfioni nostra inserviens Transsubstantiationis articulo repu-20at: Vidimus, inquit, quod Salvator in manus funs accepit, veluti Evangelista habet, quod surrexit à cana, & accepit hoc, & cum grates egit, dixit, Hoc est meum, & hoc. Et videmus quod hoc non est aquale neque simile, non imagini in cruce, non lineamentis membrorum : hoc enim rotunda forma eft, &c. Sicille. Ubi Hoc & hoc denotant duo illa quæ Christusaccepit in manus, scilicet Panem & Vinum, de priore dicens, Hoc est meum (viz. Corpus.) Tum Hoc, quod demonstrabet Panem, affirmat effe diffimile corpori Christi in cruce, quia est servinentis romanda figura: & non dicio, servinentino, ipla Forma rotunda, seu, ipfa Rotunditas, accidens nempe fine subjecto. quod nunquam in antiqui Patris cujusquam conceptum irreplit. CAP.

# CAP. IV.

Patrum antiquorum dogma Catholicum Transsubstantiationi ex diametro contrarium, asserentium Panis & Vini substantiam manere post consecrationem.

Anente panis substantia post consecrationem, Transsubstantiationis articulum funditus subverti, Pontificiis ipsis ità prorsus affine videtur ut Synodus Tridentina Canonem suum pro Transsubstantiatione præmiferit, dicens, " Si quis dixerit in facrofancto Eucha- "Synodus ristia Sacramento substantiam panis remanere, Anusbema fit. Irident Et consequentiam nostram ratione confirmat exemploque can.a. illustrat Bellarminus : b Requirieur ud conversionem, inquit, bellam.t. ut id quod convertitur in alind, definat effe : ut cum aqua con- 3.De Euch. vertitur in aerem, non remanente aqua. Ad Affumtionis probationem properamus; viz. Panem & Vinum post consecrationem in Eucharistia remanere.

I. Probatio ex Evangelio, juxta expositionem antiquorum Patram.

SECT. I.

Y Ocus I. Matth- 26,29. Peratta cana, Christus dixit di-Acipulis, Non bibam posthac ex genimine vitis, &c. Hic per genimen seu fruttum vitis intelligens Vinum quoad substantiam. Fructus vitis non est nudus color, non merus sapor, non purum putum accidens. Hinc Epiphanius ; " 2" n- espiphani. quam folam adhibuerunt in Euchariftia, in hoc fermone Domi- tontia Enniredarguuntur, Non BIBAM DE GENIMINE VITIS. Sic ille. Vinumautem quod in Eucharistia bibitur non potuit

achryfoft.in eum locum Matth. bom.82. e Aug. De dogm, Eccl. cap.75. Synod.Comflant. in Trullo, can. 32.ex Chryfostom. in Matth. 26. bom.82.

non effe confecratum. Chryfostomus; Non BIBAM DE-INCEPS,&c. d'In nuda my fterii menfa vino eft ufus. nam vi. tis vinum non aquam producit. Augustinus ; Non BIBAN AMODO DE PRUCTU VITIS; Vinum fuit in redemtionis nostra mysterio, cum dixerit, Non BIBAM, &c. Synodus Constantinopolitana in Trullo; f Quando mysteria tradidit vinumtradidit : & cum jam post resurrectionem absq; mysteriis folam & nudam menfam appofuit,usus est vino ex genimine vitis. Animadvertite; eodem vino in mysteriis quo extra mysteria bibendo est usus, eodem utrobiq; : At hoc extra mysteria verè vinum vitis fuit, non autem vinum vita, qui est revera sanguis Christi.

& Janfen. Concord.in eum locum, p.914. Patet Luc. 22.17.Gratias egit fuper illud poculum de que dixit, fructus vih Estius, in 4. Sent. dift. 11. atque etiam vox வ்க' விறா, assiringit (en um ad proximum. Ilnnocent. P. De offic. Missa, 1.4.

C.2.

Cæterùm nè fortè quispiam per hanc rimam evadat, comminiscendo nimirum vinum vitis quod Christus memorat, non Dominicæ sed Paschalis cœnæ vinum suisse, Jansenius & Estius repugnant strenué. 1. Ille, & Cum Mat. thans & Marcus, inquit, nullius alterius calicis facerent mentionem, prater facri, cum dicitur, DE GENIMINE VITIS. nullus alius calix intelligi potest ab iis demonstrari quam cujus meminerant : - & omnino videtur à Matthao & Marco hoc dictum post consecrationem. 2. Iste pariter, h Quidam dictum intelligi volunt, inquit, de calice agni Paschalis : Sed interpretationem hanc non admittunt Mattheus & Marcus, qui primi calicis mentionem nullam faciunt. 3. Imò utriusque Dominus, Innocentius Papa, i Quod autem Christus, inquit, in calice vinum confecravit, patet ex eo quod ipfe subjunxit, NON BIBAM DEINCEPS DE GENIMINE VITIS. Dicere verò in his locis intelligi sola accidentia aut speciem vini, puerilius est quam ut refelli debeat. Adeone enim ineptire quisquam potest, ut cum Christus promisit se Vinum bibiturum in regno suo, (id est, post resurrectionem cum discipulis in Ecclesia) existimet opportuisse eum sola accidentia bibere :

# II. Probatio, Manere panem, ex verbis Apostoli, I. Cor. 11.

#### SECT. II.

Y Ocus II. 1. Cor. 11. Apostoli verba crebra & perspi-Licua funt : Quotiefcung; manducatis hunc panem. & , Priusquam de hoc pane edatis. Panis quem frangimus, Cap. 10. Panis quinquies repetitur , & panem consecratum intelligi Pontificius nullus dubitat : nec enim dicitur Eucharifiia priusquam consecratur: Sed propriè an impropriè panem

appellaverit, quæsitu est opus.

Pontificii, nè cogantur sensum proprium concedere, per varias distinctiones se extricare conantur. Aiunt enim, Panem dici, vel quia à pane factus, vel quia figuram exter- & Bellemil. nam panis retinet, vel quia babet effectus & proprietates pa- 3.De Encb. nis : ut Manna, & omnis cibus Panis dicitur. Hæc Bellarminus. Cujus conjecturas discutere necesse non est, cum præsertim ex scopo Apostoli infringantur enerventurg; fingulæ: quanquam, fi concederentur non nisi figurative dicta, essent partim per metaphoram, partim per synecdochen. Verum ut omittantur ambages ; apud Corinthios, quibuscum nunc Apostolo negotium erat, sacrosanctæ, Eucharistiæ profanatio nefanda grassabatur: Nam indigne sumebant panem Damini, superbe contemnebant Ecclesiam Dei, & hæc facra Mysteria usque etiam ad ebrietatem conspurcabant; quibus vel Ethnici denunciarent illud fuum, Procul este profani. Apostoli igitur institutum erat Corinthios istos ad religiosam devotionem in tanti mysterii celebratione adducere: Quod egregiè quoq; præstitit; ità tamen ut materiæ Sacramentalis, Panis & Vini, veritatem plane asstruxerit.

Disputo, r. Si tunc Transsubstantiatio, adeoq; panis absentia, fuisset de fide, Apostolus, cum Eucharistiæ perinfignem illustrémq; æstimationem conciliare studuit, debuit certe eam alio quam communi Panis nomine dignari.

Quamvisenim adhibito honorifico adjuncto Panem Domini appellaverit, hoc tamen commune ei erat cum aliis Eucharistiæ adjunctis, quorum unum Poculum Domini, alterum Mensa Domini nuncupatur.

2. Quid quod Panem Domini ab iplo Corpore Domini aperte diserteq; distinguit in his verbis, viz. Edens panem

Domini indigné ; non discernens corpus Domini.?

2. Huc facit Panis adjunctum illud, Fractus, 1. Cor. 10. quod iplissimo corpori Christi glorioso propriè non potest

competere.

4. (Quod nonnullius est ponderis) dicitur fidelis in maile ex pane, edere; hoc est, non panem ipsum, sed ex toto pane partem aliquotam decerpere; quia paris ille integerunus erat, & (ut Jesuita notat) 1 glutinosus, & in partes frangendus : quod de Christi corpore propriè dicere nefas effet,

5. Postremò, præmissas rationes vel maximè confirmant Adversariorum angustiæ, quod cum Panis expositiones quatuor suggesserunt, nullum tamen omnium ullo antiquo. rum Patrum suffragio probarint: Quorum venerandum cotum jam confulendum duximus.

# CAP. V.

De judicio Antiquitatis contra Transsubstantiationem.

III. Probatio; Quod Eucharistia Panem post consecrationem pracise denotet.

SECT. I.

Gnatius monet & adhortatur Philadelphienfes in hunc modum; \* Und Eucharistid utamini, inquit : una enim est caro Domini nostri, & unus sanguis pro nobis effusus

Lorinnes Jef. in All.

pift ad Philadelpb.

eft: as afles rois ma erribpiedn, unus panis omnibus fractus, & unum poculum omnibus distributum, & unum altare omni Ecclesie. Animadvertite: Vnus eft panis, sicut unus eft calix, & unum altare; fingula pariter consecrata, & quoad substantiam eadem manentia: quod ut pre cæteris de Pane nobis innotesceret, dicitur hic esse fractus; quod non propriè competit corpori Christi. II. Dionysius Arcopagita in celebrandis his mysteriis docet b adesse to silve Sumarigion, the silve inche Dians His ylu, ros Sius hade, ror Silor apror i. c. Divinum altare, divinum erarch. 6c-Sacerdotem summum, divinum populum, & pariter divinum panem. Auditisne ? haud aliter divinum Panem quam divinum Sacerdotem, Altare, Populum ; postquam hec fingula consecrata effent, ità tamen ut in singulis substantiales eorum proprietates integra permanscrint. III. Tertullianus: Christus non recusavit panem, que Corpus suum reprasentavit. De hoc \* fupra. Panis verò nisi consecratus sit neutiquam Christi corpus repræsentar. IV. Cyprianus: Dedit Do- Cyprian. minus propriis manibus discipulorum in mensa panem & vi- 1. De vanum, quod in toto orbe offertur. Sic ille. Nihil autem offerturnifi confecratum: talia fuerunt quæ manibus discipulorum tradebantur, scil. (expositore Cypriano) panis & vinum. V. Concilii Niceni Patres Christianis suaserunt, Ne nimis humiliter intenti sint ad propositum panem; de pa- a conc. Nine consecrato locuti; nam de pane non consecrato, seu cersin Al. communi, cautione istac non fuisset opus, quia error omnis superstitiosa humiliationis tantum ex nimia rei proposita astimatione proficiscitur. VI. Augustinus: \* Judas man- \* Auginfra ducabat panem Domini, non Panem Dominum. Ergo panis class. 4 Eucharisticus, adeóque consecratus, quem manducabat Judas, multò erat diversus à Pane cœlesti, i.e. corpore Christi, qui metaphorice atque etiam per excellentiam Panis dicitur. Huc reduci possent alia Antiquitatis testimonia, in quibus antiqui Patres pellucida periphrasi sensum suum de pane propriè dicto copiose fignificarunt: necnon illud Patrum

ft

le,

6-

inc

im

Sus

A:

Patrum effatum, Melchizedechus obtulit panem & vinum, id est, corpus & sanguinem Domini. Hac suit eorum assimilatio, etiamsi (ut Adversarii norunt) Melchizedechi oblationes retinebant proprietates panis & vini substantiales. Hujus assertionis autores nobis suerunt \* Cyprianus, Eusebius, Hieronymus, Eucherius, & Primasius: denique, Isidorus Hispalensis imprimis dignus est qui ejusdem pariter estati Expositor intromittatur, cujus hac sunt verba; \* Visti. mas, non quales Judai, sed quales Melchizedech, offerum sideles, panem & vinum, i.e. corporis & sanguinis Sacramentum. Huc faciunt illa etiam Antiquitatis testimonia qua in superioribus sectionibus objecta nobis in Adversarios \* retorsimus; Ejusmodi suere testimonia Ambrosii, Justini Martyris, Chrysostomi, & Epiphanii.

V. Probatio prasentia Panis, ex Patribus; ex reprasentatione corporis Christi mystici, & ex partibus materialibus panis.

## SECT. II.

Primò, Chrysostomus in 1. Cor. 10. 16, 18. Panis Ouem prangimus, nonne communio corporis Christi est? Quoniam unus panis, unum corpus multi sumus: nam omnes de uno pane participamus: Quare dicit, inquit, cem frangimus? Hoc in Eucharistia videre licet; in cruce autem non itidem, sed omnino contrá: Os ejus non conteretur. & paulo post, Quid dico communicationem corporis? sumus ipsamillud corpus. Quid enim est panis? Corpus Christi. Quid siunt qui percipiunt? Corpus Christi. Non multa, sed unum corpus. Quemadmodum panis ex multis granis unitur, ut minime grana appareant, sed tamen grana sunt, ità inter nos & Christo conjungimur. & paulò post, ommes idem efficimur. Hac ille. Hoc in loco cum agatur de pane consecrato, nemini dubium.

\* Supra, Class. 1.c.4. 5. 5.

Suprà, ibid.necmon fusè infrà, Class. 5. cap.6. § 6.

\*Suprà,c.3.

Chryfost.in
eum locum

dubium effe potest quin panis sit, per quem mysticum corpus, quæ est Ecclesia fidelium, repræsentatur, ex hac Analogia, ut quemadmodum unus panis confistit ex multis gra-

nis, ità multi fideles constituunt unam Ecclesiam.

Secundò, Cyprianus, Nam quando Dominus, inquit, Cyprian. corpus fuum panem vocat, de multorum granorum adunatione lib. 1. epift. confectum, populum nostrum quem portabat indicat adunatum: & quando fanguinem fuum vinum appellat, de botris atque acinis plurimis expressum atque in vinum coactum, gregem item nostrum significat, commixtione adunata multitudinis copulatum. Sic ille. At panis ex multis granis confectus non magis ex meris accidentibus quam ex meris umbris conficitur.

Tertiò, Augustinus introducit Christum post Cœnam Apostolos alloquentem : 5 Qued ergo vidiftis, panisest & saugust. calix: quod vobis etiam oculi vestri renunciant. Quod autem Infant, ad fides veftra postulat instruenda, panis est corpus Christi, calix Auare. a-Sanguis. — Potestis dicere mihi, Pracepisti ut credamus, expo- in 1.Cor. 10. ne ut intelligamus. Illuc levavit corpus fuum, unde est venturus ut judicet vives & mortues. Quemodo est panis corpus eins? & calix, vel quod habet calix, quomodo est fanguis eins? Ista, fratres, ideo dicuntur Sacramenta, quia in iis alind videtur, aliudintelligitur. Quod videtur, Speciem habet corporalem; quod intelligitur, fructum habet (piritualem. Corpus ergo Christi si vis intelligere, Apostolum audi dicentem fidelibus, Vos estis corpus Christi & membra. Si ergo vos estis corpus Christi & membra, my sterium vestrum in mensa Domini positum eft ; my fterium Domini accipitis. Ad id quodeftis, AMEN, respondetis, & respondendo subscribitis. -- Unus panis, unum corpus multi sumus. Recolite enim quia panis non fit de uno grano sed de multis. De calice pariter, Sicut enim ut sit species visibilis panis, multa grana in unum consperguntur, tanquam illud fiat quod de fidelibus ait Scriptura fancta, ERAT IL-LIS ANIMA ET COR UNUM IN DEUM; Sic de vino, fra-M 3

tres, recolite unde sit unum, &c. Sic ille. Qua una sententia argumenta plura contra Transsubstantiationem complectitur. Primum: oculi renunciant panem. Panis (ut corpus quodvis) est per accidentia sua visibilis. Secundum: Ideo dicuntur Sacramenta hace duo, quia in iis alind videtur, alind intelligitur. Quatenus sunt Sacramenta, eandem rationem fortiuntur cum Sacramentis aliis, in quibus aliud videtur, aliud intelligitur, non quoad accidentia, sed quoad res ipsas. Tertium, sique maxime convincens: Sieut enim, inquit, no stissecies panis visibilis, multa grana in unum cansperguntur. Ergò nullam speciem visibilem panis agnoscit Augustinus, nisi qua ex substantialibus granis consistit. Hace singula confirmantur ex analogia inter adunationem multorum granorum in uno pane & communionem multorum sidelium ex uno pane.

# V I. Probatio; Quia oppugnant Patres exsistentiam accidentium absque suis subjectis.

## SECT. III.

PRimò, Irenæus disputans contra Hæreticos Valentinianos, qui multa opinionum portenta singebant de nescio
quibus Bonum emissionibus, quas nuncuparunt salsos, orgin,
rodu, & ainisma, has ille in hunc modum impugnat: h Node &
ainisma, inquit, ità adbarent invicem ut unum non possit sine
altero intelligi, quemadmodum neque aqua sine humettatione,
neque ignis sine calore, neque lapis sine duritie: Unita enim
invicem sunt hac; alterum ab altero separari non potest, sed semper coexsistere et. Sic ille. Primò docet impossibilitatem
separandi veras proprietates accidentales à suis substantiis,
ut duritiem à lapide, &c. Secundò, Rationem subsicit;
Quia, inquit, unum horum sine altero intelligi non potest.
Quæ verba reciprocum impossibilitatis in se complectuntur, tum separandi aquam ab humectatione sua, tum etiam
abstrahendi

Iren.l.2. contra Haabstrahendi humectationem aque ab aqua. Nec omittendum quod fanctus juxtà & Catholicus hic Pater comendat his rationibus Hareticorum opiniones perniciolas obterere.

Secundo, Augustinus, Non poteft fieri, inquit, utid quod 1 Aug. 1.2. in subjecto est maneat intercunte subjecto. Monstrofum enimest & a veritate alienifsimum, ut quod non effet nife in ipfo effet, etiam cum ipfum non fuerit posist effe. Sic Parer Augustinus: cui (fi alteri cuiquam) mysterium Eucharistiæ erat noriffimum : Qui profecto nunquam dogma illud de accidentibus exlistentibus seorsum à subjectis monfrosum esse dixisfet & a veritate alienifimum, fi juxtà cum Pontificis illud in Euchariftia miraculofum fide tenendum effe vel leviffi-

mâ conjectură concepiffet.

Tertiò, Isidorus Hispalensis (ut tertium arbitrum accerfamus) & Tris hac, inquit, quamitas, qualitas, & fine & 16der. Substamia effe non possum : clariffime oftendens, contra Bel- Hipat 1. larminum, Quantitatem æque ac Qualitatem labliftentiam 2. De orig. fuam habere in Substantia. Uno argumento adversarios aggredimur ; Omne palpabile effe corpus, & \*Tupra dixit \* Para. Ambrofius, & confirmavit Christus, cum justit discipulos 6.13. palpando experiri corporis fui veritatem. Quin & "Bellar- + 1bid. minus fatetur confequentiam optimam effe; Palparis hoc: ergò est corpus. Hinc argumentum: Hostia confectata palpatur: Ergo eft corpus. Non autem corpus Chriffi (nam id Impalpabile dicumt Pomificii: ) Panis igitur: Aut muda panis Accidentia palpantur; & falfum erit, omne palpabile eft corpus.

Objectio unica Pomificioram, pro folis accidentibus, ex folius, inter Patres, Cyrilli Hiero folymitani testimonio mala fide depravato accontorto.

SECT. IV.

CAnctus Cyrillus Hierosolymitanus (ut objicit Bellarmi- Bellarm. 1. Onus )1 sujus laus est in II. Synodo generali, sam proprie & c.13. per-

erofol. Catech.mystag.

perspicue loquitur, ut non magis aperte loqui potuerit, si vixism cyrill. Hir fet temporibus nostris. Quare, inquit, m omni cum certitudine corpus & sanguinem Christi sumamus. Esto. hoc enim & nos non minus confidenter afferimus, A fidelibus corpus Christi verè sumi; sed ore spirituali, & quidem ad salutem multò feliciùs quam ullo corporali contactu: pro quo tamen Cardinalis tantopere contendit. Sed tu perge, causam designa. Nam sub specie panis, ait Cyrillus, datur tibi corpus Christi; & sub specie vini datur sanguis. Hinc Cardinalis: Hacfunt tam perspicua ut omnino nesciam quid fingi possit ad corum perversionem. Sic ille. Respondemus; Non opus esse nobis ut fingendo verba Cyrilli pervertamus, quæ tute ipse, Bellarmine, an scienter nescio, certè quidem insigniter, pervertisti. Nam Cyrillus dicit, & nino, in typo panis datur corpus; non, er iste, in specie, prout tu reddidifti: etenim hæc duo multis parasangis inter se distant. Manna & Petra erant typi corporis & fanguinis Christi mille retro annis ante ejus incarnationem; cum tamen 7,50, species, & accidentia Panis, qui Manna dicebatur, & species Aquæ ex Petra, præsentes tunc in Manna & Aqua inhærebant. Purpuratatoga est apud nos typus personæ Judicis; sed color ille purpureus seu externa forma, panni duntaxat species est, non personæ. Turpiter ergò hallucinatus est Cardinalis in argumento de quo se adeò ostentat, quasi nihil possit apertius dici aut congruentius causa Pontificia; cum tamen Typus & Species in Eucharistia haud plus identitatis habent quam in Judicis toga color & pannus. In gratiam Lectoris unum hoc attexam : Adversarii nostri præter hoc unicum testimonium quo Bellarminus tam egregiè est abusus, aliud nullum proferunt ex antiquo ullo autore, qui hoc de accidentium fine suis substantiis exsistentia somniavit insomnium.

V II. Probatio exsistentia Panis in Eucharistia, ex Patrum dictis aquipollentibus.

SECT. V.

Renæus de materia Eucharistiæ fic definit: " Qui eft à ter- "Iren. L4. rapanis, percipiens vocationem Dei, jam non communis panis contra Heeft fed Euchariftia ex duabus rebus conftans, terrena & calefti. Hoc testimonium Pontificii juxtà & Protestantes fibi vendicant, apud quos de utrifque terminis , terrena & calefti, utrinque acriter pugnatur. Quid de his Bellarminus statuat, iple explicabit : " Non potest, inquit, res illa calestis effe Bellarm. nisi corpus Christi. ---- Protestantes intelligunt Eucharistiam 1.2. De Euch constare ex consecratione, ut formà calesti, & ex pane terrestri : At Irenaus de rebus loquitur, non de entibus rationis : & Accidentia sunt res terrena, quamvis non absoluta substantia. Sic ille. fed nimis confidenter hic Bellarminus, Non poteft, inquit, res illa calestis effe nisi corpus Christi. Audiat igitur Jesuitam Salmeronem, ad locum illum Apostoli, Heb. 9. IPSA AUTEM COCLESTIA MELIORIBUS HOSTIIS MUN-DANYUR: PHec Diony fius Areopagita, inquit, ut ex collatio- P Salmeron. ne hujus loci cum illa Pauli verum illius sensum accipiamus. Jes in Heb. Paulus siquidem coll E STIA vocat ea que fiunt in Ecclesia, qua calum eft: vera enim Ecclefia Sacramenta caleftia & Divinasunt. Hæc Salmeron, quasi Bellarmini subtilitatem explodi juberet. Estius quoque in eundem textum, de verbo Calestibus, 9 Chrysostomus ac cateri Graci, inquit, quibus q Estius, in astipulantur Commentarii Primasio & Anselmo afferipti, item Heb.9 23. Haymo, Cajetanus, & alit Latinorum nonnulli, per colle-STIA intelligunt Ecclesiam militantem & qua in ea geruntur: hæcenim,etsi in terris sint, merito tamen sælestia dici volunt propter fidem & Spem ad calestia Spectantem. Sic ille. Si igitur Patrum Græcorum omnium & non paucorum Latinorum alumni esse velimus, agnoscamus oportet calestia ea dici quæ funt Sacramentalia. Origenes etiam calculum fuum

ref.6.34.

Orig.in

6.8.

fuum adjicit, ubi terrenam hujus Sacramenti partem innuens, " Cibus ille, inquit, qui fanctificatur per verbum Dei Matth. 15. of orationem, juxtaid qued habet materiale, in feceffum abit. & aliquanto post ; Materia panis , de quo dictus est fermo. & rurfus de codem , Hactenus de symbolico corpore, Hæc fingula ille de pane confecrato. Bellarminus, ut Orisettarm. l. genem nobis excutiat, respondet , s Materiale quod in fecef 2. De Euch. fum abit, appellari, ait, ab Origene accidentia vifibilia, que materialia dicuntur respectu sanctificationis & significationis.

&, Magnitudinem (ex accidentibus) pertinere potius ad materiam quam ad formam. & Symbolicum illud corpus appellare Origenem, quia verum corpus Christi, utestin Euchariftia, eft typus & fymbolum fuitpfine, ut fuit in cruce, & m est nunc in calo. Sic ille, ut revera Sophistam decuit, tum falfissime, tum etiam fallacissime per omnia. Primo enim Antiquitas in hoc Sacramento materiam aliam quam verè corporalem concessit nunquam : Et Origenis verba reclamant : vocat enim Materiam de qua dictus era fermo Christi, cum acceperat panem, dicturus, Hoc est corpus meim. quem sunc fuille purum puenm panem, & accidentium fuorum subjectum proprium, Pontificius nullus inficiabien. Secundo, Nufquam accidentia ulla Sacramentalia vocarunt Patres materialia. Esto veró : Accidens vocetur materiale quid respecta fanctificationis & fignificationis, que funt qualitates immateriales omnino: attamen id nihil prorfus ad Rhombum. Origenes enim diferte loquitur de eo quod est cibus materialis, id est, Materiale substantiale; at de

Quantitate & Qualitate abstractis à suis subjectis sancti Pa-\*Supià, \$.3 tres nunquam degustarunt, à quibus ejusmodi deliria \* modò explosa fuerunt. Tertium refugium multò turpissimum est, Corpus Symbolicum dici ab Origene, quatenus Christi corpus in Eucharistia fit symbolum & signum suipfius ut erat in cruce, & ut nunc eft in cuto. Ex quo putido commento sequeretur, Eum corpus suum visibile per corpus

fuum

fuum invitibile repræfentaffe, mode non folim inaudito, fed etiam, ut ità dicam, penitus inconceptibili. His adjungimus verba quæ per transitionem Origenes subjunxit: Har, inquit, de typico & fymbelico cerpore : multa porrò de Verbe, quod care factum eft. Ubi apertum discrimen ponitur inter propriam Christi carnem que Verbo unita est, & corpus fymbolicum, corpus tamen, quod materiale & materiam appellabat. Citiùs igitur Adverfarii clavum è manu Herculis extorqueant quam hane Origenis fententiam nobis excutiant. Huc quoq, spectat Orationis illa formula qua exitar in Miffali Romano ex Ambrofio defumta, qua Sacerdos petit ut Deus acceptes oblationem eam, fient acceptavit munus Abelis. quod de facratissimo Christicorpore non nisi sacrilege intelligi potest, ut \* infra pluribus \* class. 4. demonstrabitur.

# VIII. Probatio prasentia panis in Eucharistia, ab ejus multiplicibus Effectis.

#### SECT. VI.

Esuarez non dedignatur agnoscere: a Constat, inquit, tam suarez ex hoftiis confecratis vermes generari quam ex non confecraties tom.3.in & rurfus; Badem experientia sumi potest ex nutritione: Nam 57. 5.3. si homo integrum panem confecratum comedat, non folum confortabitur fed etiam faturabitur codem medo quo id affequeretur pane non confecrato. Sic ille. Sed Adverfarii hujufmodi effecta miraculo tribuunt: Nos autem, qui panem credimus remanere in hostiis, diceremus esse miraculum potius, fi aut illæ integræ non nutrirent, aut ex iis corruptis & putrefactis vermes non generarentur. Præterea existimamus parùm abesse à blasphemia, miraculum fieri jactare, non folum ad mysteria sacra corrumpenda, verum etiam ad Christi convivas (sive illi, ut Historiæ renunciant, Impera-

7 bom. difp.

tores fuerint, five Pontifices) interimendos, ex venenata Eucharistia communicatione.

Alia Effectorum genera præcipua funt tria. I. Ex Eucha. ristia Nutritio. II. Eucharistiæ Fractio. III. Est ejus Consumtio. De nutritione licebit nobis ex Patribus discere. Duo Concilia Nicenum & Toletanum rationem fuggerunt, cur non nisi modicum panis & vini Eucharistici sumi soleat: b Quia ex is manouvin bon das insapravuer, non ad satiandum. sed ad sanctificandum. Sic Nicenum. Similiter & Toletanum, ' Non ut ventrem (umentis gravis farciminis onere 6. apud Bi- premat, nec quod indigeste vadat, sed animam spirituali ali. monia referciat. At ventrem hominis meris accidentibus fatiari, coloribus & figuris veluti farcinis onerari, ex Patribus nunquam probabitis. Nos verò majoris luminis & ponderis gratia, antiquum Patrem proferemus de nutritio-

ne dogmatice concludentem, viz. Gregorium Nyssenum: dGree. Nof d Quo pacto, inquit, res incorporea corpori cibus fiet ? res autemque incorporea non est, corpus omnino est. Sie ille, uno hoc accurato testimonio suo, veluti acuto pugione, fidem Tridentinam de Transsubstantiatione jugulans: Cui Pater

antiquus nullus refragatus est.

Secundum Effectum Eucharistix Fractionem notavimus: De qua scripta Patrum legentibus passim occurrunt hujusmodi phrases; xxx rres apror apres idpoodin in xxa quara, &cc. 1pud Gracos; Fragmenta, Buccella, Particula, Mica, &c. a. pud Latinos. Interalios, Cyprianus & Augustinus; Buccellam Dominicam. Phrases alias subjungent Patres alii paulò post. Quanquam nè operosiùs in Patrum scripta inquiramus, Pontificii ipli nonnunquam easdem phrases ufurpare coguntur: Baronius Cardinalis vocat, Particulas. Imò & Cardinalis Bellarminus, & Cyrillus Hierofoly mitanus, inquit, monet ut communicantes summa diligentia provideant ne mica ulla Eucharistia cadat in terram, neve amittatur. quod magnum est argumentum veritatis. Sic ille, intelligens verita-

b Conc. Nicen. 4/1.1.

conc. Tole-2011/201.

Cen.De vita Moylis, apud Bel-Larm.L.z. De Euch. c. 16.

e Cypr. De cana Dom. Aug.tract. 26. in Job.

f Baron. Anno 57: N. 149. 3 Bellarm.l. 2. De Euch. c. 13. S. Neg; enim

veritatem præsentie essentialis corporis Christi. At ab Adversariis peramice quærerem, Cui rei tandem hujusmodi phrases conveniunt? num corpori Christi, ità ut corporis Christi micam seu buccellam sumi velint ? Hoc verò à side Tridentina abhorret, quæ docet totum Christi corpus esse in qualibet parte hostiæ. An verò Accidentium, ut nimirum Albedinis vel Levitatis buccellam, aut particulam Latitudinis vel Rotunditatis appellemus? Hanc delirationem Patres paulò superiùs expugnarunt. An igitur ad Panem referuntur? Veriffimum hoc quidem, fi ab antiquis Patribus loqui & sentire discere velimus: Inter quos Ignatius; h Era aprer warlet, Panem unum frangentes. & rurfus, Panis h Jenat. eomnibus ilputta, comminutus eft. Dionysius Arcopagita; pift ad E-1 Paneuno in multas partes fracto. Cyrillus Alexandrinus; E Credentibus discipulus fragmenta panis Christus dedit, di- rursus ad cens, Accipite, Edite; Hoc est corpus MEUM. Sic illi. quibus nihil clarius.

Tertium Effectum Eucharistiæ est Consumtio: De qua ingenuè fatis Adversarii : 1 Erat prisca consuetudo, ait Suarez, ut si aliqua Eucharistia particula superessent, pueri impuberes qui Ecclesiam frequentabant accerserentur, ut em consumerent. Idem constitutum erat in Concilio Matisconenfi, teste Bellarmino . Necnon antiquus Pater Hesychius, Reliquia, inquit, igni comburenda tradebantur. Sic illi. Vos "Bellarm. verd Christi corpus pueris consumendum & (quo nihil dete. 4.De Ench. stabilius) igni comburendum traditum fuisse dicere non exhorrescitis? Nullum est ex his argumentum quod non est in Levit.

ex se convincens.

IX. Probatio; Veteres Patres substantiam Panis in hoc Sacramento manere, expressis verbu docuisse.

SECT. VII.

DRimò, Theodoretus adversus Hæreticum Eutychetem, I qui tenebat substantiam carnis Christi evanuisse penitus post

phef. sub finem. O Philadelph. Dionys. Hierarch. Scc.'ef.c. 2. k Cyrill, in 70b. 6.4. C.14. Suarez, in-3. Thom. difp. 46. S. 6. 5. Quod septimo. "Hefich J.z. c. 8.

post affcensionem, & à Deitate suisse absorptam, eum introducit hoc modo hæresin suam defendentem, & asserentem omnem panis substantiam omnino esse sublatam: Quemad. modum Symbola Eucharistia, inquit, post verba invocationis non funt eadem, fed transmutantur in corpus & fanguinem Christi, ità post affcensionem corpus Christi fuisse mutatum in Divinam ovoias, i. e. substantiam. Sicille, sub persona Ha. retici Eutychiani. Quotus, quæso, quisque est omnium Theologorum, qui in Hæretici hujus protafi non Pontificium aliquem Doctorem agnoscat ? Cuitamen orthodoxus Theodoretus ipse, veluti Protestantium Theologia penioTheod.l.2. tus imbutus, respondens, Capiam te, inquit, laqueus tuis.

Dial. c. 24 nempe, per argumenti ejus retorfionem: Sicut enim, inquit, per sanctificationem panis à mis dixeias agiantes poortes paponit προτέρας εσίας κὶ χώρια G κ) ei dus, i.e. Non recedit à natura sua panis, sed manet in substantia, & figura, & forma priori. Ità illud corpus Christi priorem habet and, mua, i veryeaplu, i antic i. mir, rici no rejualos oioiar, i. c. formam eandem, figuram, circum-(criptionem, & (ut summatim dicam) corporis substantion. Hactenus Theodoretus, ac si jam consultò Protestantis perfonam induisset.

2 Bellar.1.2 De Euch.c. 27. 6 Valib.1. De Prafent.

Nos ab Adversariis summa cum contentione sæpe sæpiúsque efflagitavimus responsum aliquod, etsi minus verum, at verifimile tamen. Inter alios prodiit Bellarminus cum ejusdem Societatis fratribus suis:P Cum dicit substantiam simbolorum remanere & non mutari, non loquitur, inquiunt, de tentian. Jef. Substantia que distinguitur contra accidentia, & quam in prima categoria posuit Aristoteles, sed de esfentia & natura accidentium. Sicille. Audito hoc responso, non potui non exclamare, Proh hominum fidem! fed causa hæc rationem postulat, quæ responsum hoc Adversariorum falsum arque hæreticum non dicat modò sed etiam clarè doceat arque demonstret. En verò etiam rationes plurimas, & sanè multò luculentissimas.

Theodore-

Theodoretusne enim ut per volar intelligeret accidens? Nullum Theodoreti interpretem desideraret quis præter ipsum Theodoretum: Qui per leges disputationis non potuit vocem hanc aliter quam pro substantia usurpare, ut patet tum alibi, tum præcipuè in testimonio allegato. Sed primum de iis quæ alibi habentur.

I. Probatio, ab expressa distinctione ejus. Ubi quæritur quid interfit inter corpus ægrum & fanum, 9 Virumque, 9 Theod.Diait, untixe routis tas voias, 1. c. participat de eadem substantia. al.l.2. c.22. deinde explicationis ergo, Corpus, inquit, est voia substantia: morbus & fanitas, συμβεζηχός, accidens. Sic ille. Aristoteles nunquam accuratiùs distinxit Substantiam ab Accidente

quam hic Episcopus Theodoretus.

N.

ij,

1

m n-

m4

n-

X.

m

ue

ue

ul-

re-

II. Probatio. Ubi quæstio fit de corporibus Sanctorum post resurrectionem, contra eundem Hæreticum Eutychetem, qui tenuit corpora Sanctorum, quia ex corruptibilibus facta funt incorruptibilia, naturam fuam amiffura effe; cum quæritur, inquam, An omnia tum mutabuntur de irlest idar, in aliam ousiam; respondens Theodoretus, r Corpora ex Idemibid. corruptibilibus incorruptibilia facta voiar amittere, ftrenuè negat : Ergò per sodar intellexit propriè dictam corporum Substantiam. Nam negare non potuit, Corpora ex corruptibilibus incorruptibilia facta amittere accidentia seu qualitates, qualis corruptibilitas ipfa, quæ adveniente incorruptibilitate penitus evanescit. Hoc extra controversiam ponit jam allegata ejus similitudo, nempe, Corpora ex corruptibilibus facta incorruptibilia non magis vinas amissura quam corpus ægrum suam vidus amittit cum efficitur lanum.

III. Probatio, haud minus exacta. Ubi agitur de corpore Christi, ratione illorum verborum Christi, Spiritus CARNEM ET OSSA NON HABET, SICUT ME VIDETIS HABERE ; Mansit igitur, inquit, post resurrectionem corpo- (Idem, La. ris natura, & in aliam boolar non est mutata. Sicille. Hic per Dial Gal.

visiar non intelligi accidens ullum, Theodoretus oftendit ex Apostolo: nam, Corruptibile induit incorruptibilitatem; que

est solius Accidentis expressissima mutatio.

IV. Probatio. Theodoretus affert testimonium Bafilii in refutationem Eunomii Hæresiarchæ: \* Ego sie statuo, in-Aldem, Dial. 2. C. 3 1. quit Basilius , formam Dei, Phil. 2. effe aqualitatem crina. &. Allumtio forma fer vi significat ouriar humana natura. Adversarii nostri, scio, tanquam insignem hæresin detestarentur, fi audirent humanam Christi naturam dici merum accidens. Probationes ista, quamvis extra limites primi testimonii Theodoreti fint, intra carceres tamen & cancellos institutz quæstionis continentur. Jam tandem ad testimonium controversum revertimur.

V. Probatio. In citato testimonio sic Hæreticus argumentatus est, " Sicut symbola Dominici corporis & Sanguini all. 2.6.24. post invocationem mutantur ut alia fiant, ità Dominicum corpus post affcensionem in Divinam oviciar mutatum eft. Cui responsum suum Orthodoxus, ipse nimirum Theodoretus, adaptat: Ex quibus utrifque pro Protestantium caufa ratio

multiplex emergit.

Ratio I. ex a Cula partium in responso Theodoreti: \* Imi manet, inquit, idem corpus Christi in cade forma, figura, d' ouna, Duas priores voces accidentia denotare, cuivis fatis notum. Cedò ergò, obsecro, ubi gentium apud sacros aut profanos autores unquam vox ouola construatur cum accidentibus ad fignificandum accidens? Cui præterea climax five gradatio repugnat ; Eadem forma, figura, circumferiptio, & (ut fimpliciter dicami ovoia.

Ratio II. Hæretici conclusio fuit, Christi corpus perdidiffe humanitatis sue voiav , seu substantiam proprie dictam. Pontificii, cum respondent Theodoretum in refutatione fua non substantiam fignificasse sed accidens, eodem ore dicere possunt Theodoretum non disputantem sed delirantem se lippis & tonsoribus deridendum propinasse.

Ratio III.

u Idem. Di.

\* Supra.

Ratio III. eáque palmaria: Quoniam auditâ Hæretici objectione, Theodoretus regerit, se eum suo ipsius laqueo capturum, nempe per n' arnspione, seu argumenti retorsionem . Quod etiam egregiè præstitit: dicens , Quemadmodum panis remanet post consecrationem secundum ejus vidar ità carnem Christi post ejus assumtionem retinere eandem duciar, At in hac apodofi ducia (fatentibus Pontificiis) non potest non proprie substantiam significare, ex mente Hæretici opponentis: Ergò in protasi, ex mente Orthodoxi retorquentis, eandem fignificationem habere debere, dialecticorum filii clamitabunt; quemadmodum cum pila certatur, lex ludentium poscit, ut pila tam emittendo quam repercu-

tiendo omnino eadem jactetur.

ü

Ratio IV. Quam minime faveat Theodoretus Pontificiorum commento, documento esse nobis poterit Jesuitarum invidiosa imò & insidiosa detractio : " Theodoretus, in- Gree. Vaquiunt, de aliis erroribus in Concilio Ephesino notatus est. lent. l. De maligne nimis & petulanter; quafi Theodoretus, cum hanc 6.7.6 Malhæresin Eutychetis impugnasset, ulla apud verè Catholi- don Jes. sucos laboraffet infamia. Baronium Cardinalem testem ac- praclass.1. cersimus; b Sanctus Leo Papa, inquit, inter omnes Episcopos b Baronad Orientales Theodoretum excellere existimabat: quapropter eun\_ ann.453.n. dem adversus Hareticos ad pugnam sibi intime junxit, adversus quos viriliter eum agere hortatus est. Inter alia ejusdem Papæ hortamenta, Exfulta igitur, inquit, charifsime frater, & tandem, quod superest, hortamur, ut cum nonnullas illic Eutychiani & Nestoriani erroris reliquias effe cognovimus, nunc quoque sedi Apostolica collabores.. Hæc ille. Idcirco cum Theodoretus post Concilium Ephesinum Eutychetis sententiam, quâ Panis substantia remanere negatur, de profesfo jugulavit, jure optimo concludere liceat, eandem Theodoreti doctrinam (id est, nostram) tum Concilii Ephesini tum etiam Leonis Pontificis Romani autoritate approbatam fuisse. Rationes præcipuæ quas Bellarminus affert de adoran-

Secundus Pater antiquus est e Gelasius, qui eandem con-

adorandis symbolis, & de non apertè loquendo propter non initiatos, delentur \* postea.

\* Claff.6. Gelasius, De duabus Christi na-Eutycb.

curis, contra a Bellarm.l. 2. D. Euch.

Bellar.1.2. De Script. Eccles. ad @##. 495.

C. 27.

clusionem tenuit. Duo respondet Cardinalis: 1. ad testem; 2. ad teltimonium. Teltem quod spectat; d Non fuit bic Gelafius Romanus Pontifex, inquit, ut Adverfirit impudenter jactant, - fed Gelasius Episcopus Casariensis. In quo respon. fo Protestantibus Adversariis suis impudentia notam inurit. vir modestus scilicet; qui alibi tamen agnoscit elibrum illum De duabus Christi naturis, contra Entychetem; bactenus effe editum sub nomine Gelasii Papa. Que non obscure probant eos potius impudentes esse qui negaverint hunc fuisse revera Gelasium Papam; presertim cum Protestantes in bac appellatione nec pauciores nec obscuriores duces (ex nomenclatura Pontificiorum) secuti sunt quam Gennadium, Anastafium, Maffonium, Onuphrium, & Margarinum de la Binge. Sed quem alium Gelasium tandem volunt Cardinales? Bellarminus eum Gasariensem, Baronius & Cyzicenum indigitat. Quisquis tandem fuerit, concedit Bellarminus eum ante generale Concilium Chalcedonense floruisse, & pro-

quo supra. & Baron, ad ann.496. 2.19.

Bellarm.

Bellarm. quo [upra.

stem vindicavimus; enucleabimus testimonium. Ad hoc responder Cardinalis; h Eadem prorsus ratioes de sententia Gelasii, qui idem prorsus doces quod Theodoresus ad eandem rem confirmandam. Ingenue dictum. Perge porro. Dicit quidem Gelasius, inquit, manere naturam panis in Encharistia, sed tamen ibidem dicit mutari Spiritu smeto perficiente in Divinam substantiam. Sic ille. Facilis est solutio: Locutionem esse Sacramentalem; atq; haud aliter hæc dici de Eucharistia quam quomodo (juxta doctrinam Patrum) de Baptismo dicimus substantiam elementarem aqua mutari per consecrationem, ut fiat substantia Sacramentalis; & quatenus Sacramentalis (id est, non naturæ, sed gratiæ) vere Divina est mutatio. Quemadmodum cum aliis Patribus \* Dionysi-

inde antiquitatis nomine non contemnendum testem. Te-

\* Supra,

\* Dionyfius Areopagita, ubi usus est his epithetis ad Eucharistiam spectantibus, sion sunacion, &c. divinum altare, divinus facerdos, divinus populus communicans; atque etiam, Silvs affor, divinus panis. Ad testimonium Gelasii reverta-

mur. Post hæc verba objecta, Naturam panis mutari in substantiam divinam, immediate lequitur, Et tamen non definit fubflantia panis & vini. quæ est luculenta antithesis. Utcung: igitur panis natura (quæ vox latius patet) mutari dicatur, manere tamen dicitur proprie dicta panis substanția, quo nihil Romano dogmati repugnantius, quod docet Panis substantiam redigi in nihilum. Quid multa ? Fatetur Adversarius, Eandem prorsus Gelasio mentem fuisse cum Theodoreto, ad rem eandem confirmandam: Addere potuisset, & ad eosdem Hareticos expugnandos. Quisquis igitur hujus

Gelafii testimonium cum superiori testimonio Theodoreti contulerit, sentiet profectò nil nisi præfractam obstinatio-

nem conclusioni nostræ obstare posle.

ter

on-

m;

Ge-

j4-

on-

Irit,

lum

effe

ant

era

pel-

cla-

fta-

ige.

es!

ndi-

um

200-

Te-

A de

s ad

rro.

En-

erfi-

tio:

dici

im)

nu-

5; 8

ve-

bus

VII-

Tertius Pater est Patriarcha Antiochenus, apud Photium: 1 Corpus Christi quod à fidelibus accipitur, non recedit Phot. Bien tils alduties civias, à sensibili substantia, nec est separabile à Ephraim. gratia intelligibili : & Baptisma, quod est spirituale, & unum Theopolit. integrumin se, & habens proprietatem sensibilis substantia, salvat, &c. Sic ille. Ubi Sacramentum corporis Christi, ex sententia Patrum antiquorum, vocat corpus Christi metonymice, juxta sensum Sacramentalem, ut verba ejus declarant: quæ docent materiam hujus Sacramenti post consecrationem nihil de sensibilis substantia sua proprietate perdere. Quod insuper confirmatur ex parallelismo Baptismi, in quo Aqua à substantiæ suæ proprietate minime abscedit. Atq; ut demum clariùs constet quantum Ecclesia Græca à Transsubstantiationis dogmate abhorruerit, non abs re erit consulere Acta Concilii Constantinopolitani leptimi, cccxxxv111 Episcoporum, ad Annum Dcc11v. N 2

k Conflantinop Synod VII apud Centuriat. nostros, Cent.8. c.9.

fub Copronymo Imperatore (quæ Pontificii non patiuntur in lucem prodire:) Ubi reliquis imaginibus damnatis, retinebatur corporis Christi typus; de quo istius Synodi Patres, kon ullo alio typo, inquiunt, posset incarnatio ejus reprasentari: Ecce igitur vivisicantis illius imaginem, qua honorisice exhibita est. Paulò post; Quemadmodum id quod à nobis assumsit, materia sola est substantia humana, --- ità imaginem totam electam, viz. panis substantiam, mandavit apponi, nè scilicet humana essigni figurata idololatria induceretur. Hec ibi. Et ad extremum, recitatis Synodi Actis, Episcopi acclamant, Omnes credimus; Omnes

Ibid.

In his duplex ratio datur cur ex omnibus aliis imaginibus hanc folam retinuerint : una ; Quia corporis Christi incarnati sola hæc à Domino instituta est imago, quam ut figuram paffionis ejus agnoscerent : altera; Quia cum omnibus clarè constet, materiam hujus Sacramenti esse panis Substantiam, nemo Christianus ità barbarus & pervicax effet, qui cultum idololatricum ei exhiberet. Certè quidem si à cam frequenti Synodo receptum tunc esset portentosum Transsubstantiationis Mysterium, non potuissent Episcopi illi de Eucharistiæ materia tam expresse appositéq; decer-Autor Operis imperfecti jamdudum sub nomine Chrysoftomi editi, omnium confessione perantiquus, nec ab ullo erroris cujufquam circa Eucharistiam notatus, " Si hac vasa sanctificata ad privatos usus transferre periculosum. est, inquit, in quibus non eft corpus Christi, fed my fterium corporis ejus continetur; quanto magis vala corporis noftri. que sibi Deus ad habitaculum præparavit ? Sic ille. Ad hodiernam Ecclesiam Græcam descendamus.

Autor Ogeres imperfecti in Matth. hom. 11.

Cyrillus hodiernus Patriarcha Constantinopolitanus, multis nominibus colendus, non ità pridem in lucem edidit, nomine Orientalis Ecclesiæ, liquidam sidei suæ Consessionem, in qua, cùm ad hunc Romanæ Ecclesiæ Articu-

" Cyrill.

conflantinop. in Confess. fid.

Tou Kupis

AOYE MAY & merious no in misus il-

HE'V MEDICH-

வ ஆண்டு ciet, x'x

no n capo-

on Beion eixii didioxe MATERIAMS,

Cyrill.c. 17.

Articulum accedit, \* Prasentiam illam, inquit, profitemur quam fides offert, non autem quam excogitata docet un voisone, nuis Inovi i.e. Trans substantiatio. Sic ille. Hoc est fidem Romanam xpise duocum Orientali convenire scilicet!

X. Probatio & ultima. Antiquitas, quoties exacte & proprie de corporis Christi proprietatibus egerat, corpus ejus ex sensum judicio discernendumeffe judicavit.

#### SECT. VIII.

TUnc maximè Ecclesie incumbit dogmata fua perspi-1 cuè, præcise, exactéq; tradere atq; discutere, quando certamen est cum Hæreticis: nulla verò quæstio vexata magis antiquitus est inter Orthodoxos Patres atq; inter Hæreticos agitata, quàm hec una de Veritate corporis Christi; nullum quoq; argumentum ad eam vindicandam apud hos fanctius aut validius occurrebat quam quod judicio sensuum nitebatur, ratione corporeæ Visibilitatis, Palpabilitatis, Divisibilitatisq; omnino inseparabilis; ut ex Conciliorum, Patrúmq; primitivorum accuratis fuffragiis prolixe liquidoq; \* probavimus. Verbo dicam: Adver- \* supra, farii nostri exemplum omnino nullum hactenus ex omni part. 1.c. temporum omnium ferie afferre potuerunt, quo ostenderent organis, mediis, & objectis rectè dispositis, asstantium 6.3. 5.5. omnium sensus circa idem sensibile fuisse deceptos. Nos certe sensus quatuor, viz. Visum, Gustum, Olfactum, & Tactum, in hac causa advocatos & testes habemus.

Regula una qua potest esse causa bujus determinațio.

#### SECT. IX.

Est ubi antiqui Patres dogmatice de corpore Christitra-ctant; est etiam ubi de eo myssice loquuntur: Quoties HæretiHereticis refutandis dant operam, toties cos planè dogmaticéq; loqui necesse suit: Aliàs verò de mysteriis Sacramentalibus, in quibus insunt typi externi, symbola & figure rerum sacrarum, mysticè & figuratè locuti sunt. ut nihil dicam de Patrum more declamatorio & hyperbolico genere loquendi, cujus exempla modò dedimus in testimoniis iis in quibus judicium sensuum refugere videbantur; cùm tamen re exactiùs discussa (judicium sensuum quod attinet) non aliter de hoc Sacramento quàm de Unguento & Baptismo loqui deprehendantur. Hanc unam regulam si quisquam diligentiùs observaverit, facile illi erit objectionum

Pontificiorum nodos omnes disfolvere.

Instantia una mihi in promtu est. Manichæi & Marcionitæ nullum nifi phantasticum Christi corpus somniabant: Hos Hæreticos sancti Patres duobus argumentis expugnarunt; unum fumtum erat ab externorum fensuum suffragiis (de quibus modò diximus ;) alterum à natura hujus Sacramenti, quatenus est figura corporis Christi; quoniam vera figura corporis esse nequit quæ non est figura veri corporis. Hæc erat antiquorum Patrum Theologia. Fac jam Ecclefiz Romanæ Athletam quemvis, licet celeberrimum, cum Manichæis de corporis Christi veritate contendere, cujus sides dicat, Christi corpus in hoc Sacramento Invisibiliter, Impalpabiliter, & in quovis Sacramenti puncto Indivisibiliter inesse; dicanta; Adversarii demum, hoccine esset tueri an potius plane prodere fidem Ecclesia, & Hareticorum de phantastico corpore Christi indulgere patrocinario; insaniæ. Hactenus de Transsubstantiatione. Nunc ad Classem tertiam transimus; in qua de Patrum Testimoniis pro Prafentia Christi quasi directè objectis disseritur.

# CLASSIS III;

Objectionum, tanquam ex Patribus approbantibus Coexsistentiam corporis Christi in colo & in terra, und cum Solutionibus.

Estimonia quæ objiciuntur, partim quasi ex apparitionibus Christi in diversis locis, partim ex di-Ais Patrum, quasi Multipræsentiam corporis Christi innuentibus, desumta sunt, partim ratiunculis ad earn inferendam contortis.

# CAP. L.

Primum genus Objectionum, ex apparitionibus Christi.

Objectio I. ex Scriptura illa de apparitione Paulo facta. SECT. I.

Anc objectionem objicit Cardinalis; Paulus Chri- Bellar. L3. flum vidit, inquit, non in calo, fed in terra, vel in De Euch. Laere propinquo terra. Sic ille; ut probet corpus verd. Christi simul infra cœlos & in cœlo beatorum fuisse. Cui tamen aurem quafi vellicans Lorinus Jesuita ejus negat confequentiam, dicens, Potuit Christus tantifper de calo defcen- Lovin. in diffe: id est, Potuit tunc unum duntaxat locum occupare. All.9. Que præterea Cardinalis adfert ad confirmandam sententiam suam, nimis jejuna & arida esse \* alibi probavimus. \*Lib. De Missa, An-Nunc, quoniam tota controversia hæc ad Patrum antiquo- elice.

N 4

Pfal.54.0 Traff. 10.in Epift. Job.

in Evang.

· Ambrof.

\*Theophyl.

in Act.9.

409.

Quos nemo existimabit dixisse vocem illam calo missam esle quæ facta est in aere terræ proximo: Nam, ut ait Augu-· Auguft.in Stinus, c Caput in calo erat, & dicebat, Quid ME PERSE-QUERIS? Et quare de calo locutus? Quia membra calcabantur in terra. Et paulò post, quasi in persona Christi; Affiendi in cælum, sed adhuc interris jaceo: Hic ad dextram Patris sedeo; ibi (viz. in pauperibus) esurio, sitio, & peregrinus sum. Sic ille. Cœlum igitur verè cœleste intellexit, quia dicitur, ad dextram Patris sedeo. Vel, ut Gregorius Pontifex Romanus; d Persecutorem Christus allocutus est de calo. Item d Greg. Moral.34.bom. Ambrosius; e Apparuit ei primum Christus in calo. Et, posterioris ætatis, Theophylactus; f & sparlas coms. Necnon in 1.Cor.15 Isidorus Pelusiota; & Et uparos auto Staning) · Ut illius pradicationem, quam ipsius fidei commissurus erat, calestem esse de-81 fid. Peluf. monstraret. Sic ille: vere cælestem, inquam, non seream. lib. 1. Epift. Sufficit nobis hæc opposuisse, non Patris cujusquam testimonio (quale nullum nobis objicitur) sed Adversariorum temeritati; à quibus cum vel unius Patris testimonium deposcimus, solvendo tamen non sunt. Imò isti Pontificii habent adversarios, præ cæteris, Scholasticos plurimos; qui impossibile esse \* tenuerunt Christum circumscriptive & visibiliter in pluribus locis simul exsistere.

\* Part. 1. 6.1. fed.3.

> Objectio I I. de apparitionibus Christi in terru; ex Historia Ecclesiastica, sed cruda nimis.

## SECT. II.

Bellar.1.3. De Ench. 6.3.

D Ursus Cardinalis, a Confirmatur argumentum, inquit, Nex aliis Christi apparitionibus. Nam imprimis Petro A. postolo Christum apparuisse in terra, & cum eo collocutum te-Stantur gravissimi autores; ut Ambrosius, Hegesippus, Athanasius: & de aliis alti. Sicille. Hoc, si argumentum est, probat Christum secundum extensionem, & in propria sua fpecie fpecie, in coelo fimul & in terris vifibiliter exstitisse: quod alienum est à præsentia Christi invisibili & indivisibili, qualem statuunt Pontificii. Quid de his testimoniis ejusdem familiæ alius (nimirum Vafquez ) judicet, aufcultate: b Ex- Vafqu. Fef. emplis illis, inquit, ex Ambrosio scilicet, Athanasio, Gregorio adductis, prima opinio de corpore, ut exfiftere possit in capa. diversis locis simul secundum extensionem ad locum, probari videtur. Sed pergit hîc Jesuita, & multis infringit opinionem hanc de præsentia corporis quoad extensionem ad locum. Imo verò Bellarmini præceptor Aquinas, e Corpus Christi, inquit, non potest in propria specie videri, nisi in uno part. 3.que loco, in quo definitive continetur. Unde cum videatur in propriaspecie, & adoresur in calis, sub propria specie non videtur deo dicenin hoc Sacramento. & poft, Legitur quandoque effe inclusum, inquit, & multorum Episcoporum consilio in pyxide refervatum. quod nefas effet de Christo sentire secundum propriam speciem. Sic ille. Denique hujufmodi visibilem multipræfentiam tum Thomistæ tum etiam Scotistæ ne per miraculum quidem possibilem esse tenuerunt, acritérque defende- \* Part. 1. runt; ut\*fuprà oftendimus.

in 3. Thom. difp. 189 ...

76. art.8. S. Respon-

cap. 1. 5.41

Objectio III. De apparitionibus carnis & sanguinis Christi inipla Eucharistia, ex Pontificiorum Legendariis; sed qua ficta & prastigiosa fuerunt.

#### SECT. III.

A D probandam præsentiam Christi in cœlo simul & in Baron. An-A Euchariftia, objectantes habemus in quibufdam a Bellarminum & b Baronium, Cardinales; e Bozium verò & Coccium, per omnia: Qui ex rancidissimis historiis variarum nationum per seriem diversarum ætatum exempla orbi fina Ecel. Christiano obtrudunt tredecim, nempe (ut illi referunt) 4 coccius, in: Quomodo Christus visus fuerit puer formosissimus, cujus caro Thesaut. vera veréque cruenta apparuit, rubra & perfecta caro ; vinum De Euchar.

12

Bellar. 1.3. De Euch. c.8. Nal. 1192. num. 20, & Bozius, De 46.14. 6.7. Ecclef lib.6. e Bellarm. que supra. Baron.firpra. & Bozins, Supra.

quoque versum in sanguinem, in sanguinem verum, vereque magnam fanguinis copiam è corpore perfluentem, &c. & miraculose hac facta effe omnia. Sic illi. De quarum Apparitio. num nonnullis Bellarminus, e Deus autem, inquit, non eft te. fis mendacii : Necnon Baronius, f Hac, inquit, utique fide dignissima, etiam his ferme facta diebus. Præ cæteris Bozi. us, & Supremus locus, inquit, detur miraculis, veluti testimo. niis ipsius Dei. Hæc illi; qui vix poterant Apostolicorum aut Christi ipsius miraculorum virtutem magnificentiùs prædicare. Quos cum nos refellere vellemus, Jesuitæ alii nos quodammodo monent ut corum in hujufmodi apparitionibus impugnandis judicium accuratum admittamus. h Suavez.in Suarezius Jesuita, h Dicendum est, inquit, in hujusmodi apparitionibus non videri Christum Dominum in fe, nec carnem

2. Thom.qu. 76.difp.55. S.2.P.710.

ejus & Sanguinem. Ità D. Thomas , & omnes Thomifta, -Quis facile credat, quando visus est sanguis ab hostia fluere, illum effe sanguinem Christi, & in terram vel linteum cadere? & similiter, quando calix visus est repleri Christi sanguine, ibi effe verum fanguinem Christi extra venas corporis, ità us & tangi & bibi possit? Et simile est, quando apparet quasi frustum carnis, quodilla sit vera caro Christi. Nam per sese apparent in. decentia, sive mulso sive brevi tempore durent. & nulla est necessitas tot multiplicandi miracula. & paulò anté; Experientia doces diuturnitate temporis mutari, & tabescere id quod caro aut Sanguis effe videbatur. quod non potest ulla ratione carni Christi attribui. Tandem concludit; Dicendum est, in hujusmodi apparitionibus id quod videtur non folum non effe carnem & fanguinem Christi in propria specie, verum etiam non effe veram carnem, aut verum fanguinem, fed colore tantum & figur a eum referre. Sic ille. Cujus quasi vestigia premens Vasquez, Respondeo, inquit, neque apparere in iftis carnem Christineg alterius, que revera caro sit, sed carnis solam effigiem. Quod autem simplices decipiantur, & credant ibi effe carnem Christi divisibili & cruento modo, parum refert : hac enim deceptio instru-

Vafqu. Jef. in 3. Thom. 94.76.art.8. difp. 193. 6.2.

instructione doctorum & pasterum corrigenda eft. Sic ille. Ad hos accurrit Franciscus Collius, Theologus eximius; & Cujus aures non refugiunt, inquit, sanguinem Christi post ber.collins, gloriofam ejus à morte resurrectionem à naturalibus venarum De sanguis conceptaculis vel femel distractum fuiffe? Imo quis non perborrescit bac intelligere, cum compertum fit dinturnitate tem- 1.4.c.3 dift. poris evanescere ? Sola igitur Thoma fententia tenenda ef. juxtaconcordem insignium Theologorum sententiam, Sangui- gno cum nem ex facra Synaxi emergentem non effe ex Christi venis privilegio. baustum. Hec illi; ingenuè admodum, atque ut decuit homines hucusq; veritatis amantes, Sed vah! quam diversa fuerunt horum hominum palata! Quomodo enim Cardinales illi duo, fi viverent, (qui fibi appoldarena videbantur) paterentur se ab istis Theologis inter simplices & seductos numerari ?

ne Christi miraculofo, 9. Tratt.emisus ma-

Quanquam si nullus ex Pontificiis vindex nobis adesset, historiæ tamen ipsæ hæc fuisse superstitiosorum otiosorumg; virorum & fæminarum deliramenta fatis per fe produnt. Exempli gratia; prætermiss \* aliis, quæramus \* Lib 4. De quotæ ætatis erat Christus quando Eucharistiam instituit, Missa,c.2. quem jam post mille & quingentos annos historiæ in specie infantis toties apparuisse perhibent, Fatemur nos, miracula vera propria figilla Dei esse ; falfa autem non nisi adulterinam Diaboli monetam æstimari debere. Sicut enim subditus quivis læsæ majestatis reus est, qui sua autoritate nummum procudit; ità vix ulla major in Deum est blasphemia, quam miraculum fingere, & (ut sanctus Job loquitur) pro Deo vero & omnipotenti mentiri. Hac autem ars diabolica non est nova : Nam, teste Irenzo, I quidam Iren. atnomine Marcus purpureum & rubicundum apparere fecit po- verf. Hacalum, ut putaretur ed gratid sanguinem stillare in calicem per invocationem ejus. Sic ille. Et sic pariter Mirabiliarii Pontificii pari artificio sæpe falsæ doctrinæ suæ de Transsubstantiatione opinionem veritatis conciliare sategerunt;

204

Præstigiatores meri, qui hactenus non nisi aranearum telas texuerunt, quæ vel sociorum suorum spiritu levissimo disflantur.

m Suarez. Jef. tom.3. in 3. Tho. disp.55.5.2

Non ignoro diverticulum Pontificiorum eorum, qui in istiusmodi apparitionibus aiunt veram carnem & verum fanguinem non exstare, sed tantum m colorem & figuram corporis & fanguinis; Quia tamen, inquit Suarez, ibi intervenit aliquod opus divinius factum, est sufficiens ad veritatis confirmationem. Sic ille. Hi nullum aliud à nobis responsum merentur quam quod à Scholasticis quibusdam (Alenfi scilicet & Gabriele) Jesuita Suarezius agnoscit olim redditum: " Si non sit vera caro, signum est talem apparitionem non effe factam virtute Dei, fed damonis. Sic ille. Ità & nos, nisi quòd existimemus illa fieri arte & fraude humanâ, ut jam circumstantiæ ipsæ clamitant. Sed perinde erit quo artificio fiant, cum præsertim (ut verè Pererius Jesuita) . Potest damon, possunt & peritissimi pictores ità reprasentare quarumlibet rerum effigiem, ut vera effe videantur : Sed vera sunt miracula, qua omnis creata natura vim & potentiam excedunt ; ubi omni a necessaria ad videndum sunt rectè disposita. Sic ille. Addo ego rationem qua probat Aquinas contra Hæreticos veritatem humanæ naturæ Christi in fe, P Quia cum persona ejus fit veritas, non decuit ut in ejus opere aliqua fictio insit.

Perev.in Exod.7. difp.4.

n Idem,

ibid.

P Aquin.
part.3.qu.
5, art. 2.

CAP.

## CAP. II.

Secundum genus Objectionum, ex dictis Patrum, quasi directè probantibus Multiprasentiam corporis Christi.

1. Ex Chryfostomo.

SECT. I.

Bjicit Bellarminus : \* Tertium argumentum sumitur, inquit, à testimoniis Patrum, qui rem unam in pluribus simullocis effe poffe docent. Objectio I. ex Chryfostomo: b Dum conspicis, inquit, Dominum immolatum & illic fitum, Sacerdotem facrificio incumbentem, tum verò turbam circumfusam pretioso ipsius sanguine intingi & rubesieri, etiamne se inter mortales versari & in terra consistere cenfes ? annon potius è vestigio in calum transferri ? O miraculum! ô Dei benignitatem ! qui cum Patre sursum fedet, in illo ipfo sub init. temporis articulo omnium manibus pertrectatur, ac si ipse tradit seipsum volentibus excipere atque complecti. Hinc Bellarminus ; e Non miraculum effet, fi tantum in symbolo carnem Domini haberemus. Sic ille. Ad respondendum nos accingimur.

Primum responsum ex Adversarii nostri confessione mutuabimur. Hic Chrysostomus is est quem præ cæteris Patribus notavit Senensis (Autor opinione Adversariorum nostrorum eruditissimus) hyperbolizantem ; d Multa enim, d Sixt. Seinquit, per hyperbolen declamatores enunciant: quod interdum bloth. l.6.

Chryfostomo contigit.

ŀ

P.

Secundò ex verbis ipsis Chrysostomi colligimus hîc se talem declamatorem præstitisse: quod & verba ferèsingula demonstrant. Nunquid enim ut Chrysostomus propriè & abfq; hyperbole diceret, aut Christum in hoc Sacramen-

Bellarm. 3. De Euch. 6.3. OVa lent.fef. De vera Christi prafentia, l.1. 6. Ig. Chry foft. 1.3. De Sa. cerdotio.

e Bellarm.l. 2, De Euch.

annot.152 ..

corig. in

Exod bom.

Auguft.in

Job tract.

II.

to verè immolatum, aut populum sanguine Christi rubesseri, aut Sacerdotem ministrantem non in terris consistere, sed su-prà inter calestes versari? Nullus Adversariorum adeò mucosa naris est, qui in his hyperbolen non sentiat; & tamen vix ullus eorum non tam pervicax, ut testimonium hoc pro corporali Christi Multipræsentia non acerrimè urgeat.

Tertium & expeditissimum responsum ex Patrum parallelis locupletissimis erit. Origenes, de libro Evangeliorum, Evangelia, inquit, qua Christi sanguine rubent, & per universum mundum passionis ejus rutilant cruore. Pariter de Baptismo Augustinus, Evande rubet, inquit, Baptismus, nist Christi sanguine consecratus? Ergò Chrysostomus & rubentem populum, & Christum immolatum tantum Sacramento tenus voluit intelligi.

Ad id quod objicitur, dici Christum, dum sedet in calis, manibus communicantium tractari in terris, respondemus, per eandem planè hyperbolen dici qua idem Chrysostomus verbis immediatè præcedentibus Basilium est allocutus, cùm dicit eum hic ministerio sungentem non consistere in terris. Quæ verba Bellarminus callidè præteriens, statim advolat ad illud quod sequitur de Miraculo, O Miraculum! Ubi Chrysostomus non minus exuberat quam ubi loquens de adulto baptizato, & Statim translatus es incalum, inquit, quò non licet diabolo accedere. Annon hoc æquè miraculosum? sané; sed tamen revera sensum transum mysticum habet & planè tropicum.

E Chryfolt. hom. 6. in Coloff.

> Altera Objectio ex Chrysostomo, equsdem metalli, prorsus vitrea, propter hyperbolen.

> > SECT. II.

bom 2. ad pop. Antiocb. in fine.

Doplex est Helias, inquit Chrysostomus, sur sum Helias, & deor sum Helias. Helias assendens melotem disciple.

pula

pulo reliquit ; Filius autem Dei affcendens fuam carnem dimifit : fed Helias quidem exutus ; Christus autem & nobis reliquit, & ipfam habens affcendit. Sic ille. Quod testimonium apud Pontificios in disputationibus Oxoniensibus adversus Protestantes summo erat in pretio. Hinc quoque Bellarminus ; b Dicit Chrysostomus rem nobis longe ma- bellarmil. jorem à Christo relictam quam ea fuerat quam Helias 2.De Euch. El: seo reliquit ; quia Helias vestem, Christus carnem reliquit. Sicille. Duplex igitur responsio à nobis exigi videtur: una ad dicta Chrysostomi de duplici Helia, quasi sursum & deorsum simul; secunda ad rationem objectam de majore re relicta.

Quod ad sursum & deersum attinet; non nisi hyperbolice dictum esse à Chrysoftomo, parallela ejus dicta superiùs allata demonstrarunt : primum de Sacerdote fimul ministrantein terris & consistente in calis ; alterum de Baptizato præfente ad fontem & fimul translato in calum. En verò etiam aliud ejus parallelum propiùs cum causa nostra conjunctum, de homine communicante de Eucharistia: Introducit enim Christum sic eum compellantem, e Manduca me, echryfost. bibe me, & te sursum habeo, & deor sum tibi connector. Hac ad pop. Anduo, sur sum & deorsum, quisquis quoad literam exposue- 51. prope rit, næ ille pravus an idoneus interpres habeatur fusq; deq; finem. habet.

Deinde ad rationem Bellarmini facilis est responsio. Nos enim agnoscimus carnem Christi, quatenus Sacramentaliter nobis oblatam, infinitis modis præstantiorem esse mille vestibus Heliæ: quia Sacramenta Christi sigilla sunt gratiæ Salvatoris, quæ per ista media fidelibus conferuntur. Secundum responsum adhibendum duximus, per retorsionem. Nam quemadmodum Chrysostomus vocabat melotem alterum Heliam, cum tamen erat tantum vestis \*Supra, & quasi pignus propriè dicti Helix: ità Sacramentum part. 1. cape. Eucharistia, cum sit pignus (sic enim \* Patres illud nuncupa- 11. 5.3.

runt)

208 Part. II. Class. 3. Cap. 3. Sett. 1.

runt) idcirco, juxta Chryfostomi hyperbolismum, induit appellationem corporis Christi.

#### CAP. III.

## Ex Augustino proferuntur Objectiones dua.

Angust.l. Decura pro Mortnis,c. 16,

Bellarm.l. 3.De Euch.

¿Vasq.in 3. Thom. disp.139. cap.2.

\* Suprā,
part.1.6.9.
\$.3.
\* Part.1.
6.4. \$.4.

Bjicit primò Bellarminus; Augustinus proponit que-Stionem, a Verum, cum in diversis locis simul fiant miracula ad memorias alicujus Martyris, sit ipse Martyr prafens uno tempore tam multis locis, an ista fiant ministerio Angelorum: ac respondet, Questionem effe supra ingenii vires. Hæc Augustinus. Sed quid Cardinalis ex his? b Ex que. inquit, intelligimus, non existimasse Augustinum impossibile esse ut una res sit in diversis locis : alioqui non dubitasses, sed aperte dixisset (ut Calvinista dicunt ) implicare contradictionem ut sit unum aliquid in diversis locis simul. Nos verò respondemus, primò, Quæstionem nostram institutam esse de corporum multipræsentia, objectionem autem hanc fieri de multipræsentia animarum: ergò est à causa ipsa paulò remotior. Quod Vasquesius Jesuita satis observavit; e Verum hoc testimonium Augustini, inquit, in libro De cura pro mortuis, non probat de corpore quoad extensionem ad locum, sed de exsistentia anima in diversis locis simul, &c. recté: tantum enim abest ut Augustinus corporis cujusquam incircumscriptionem in loco agnosceret unquam, ut in refellendis hæreticis corpus Christi \* in sole & in luna non posse este expresse pronunciaret.

Secundò respondemus; Augustinus \* suprà probavit spiritum sanctum esse Deum, ex ejus Multipræsentia in diversis personis per diversa spatia distinctis. Quo posito, de impossibilitate coexsistentiæ animæ in diversis locis minimè est dubitandum. Id quod Athanasius de side tenuit re-

**fpectu** 

fpectu Animarum defunctarum: quas negabat posse exsistere fimul in diverfis tumulis; quoniam & Exfiftere uno momente in diversis locis est Deitati proprium. De quo \* suprá. Mitto Patrum aliorum consentientia suffragia, quibus eandem impoffibilitatem Multipræsentiæ Angelorum de-

\* Part. 1. c.4 fell.2.

cantarunt.

Tertiò respondemus per retorsionem: Non existimavit Augustimus, inquit Cardinalis, impossibile effe ut una res fit in diversis locis: alioqui non de eo dubitasset. Ad quod nos; Dubitavit Augustinus (ut ait Bellarminus) an posset corpus esse in diversis locis simul, atque id posse esse non audebat dicere: Ergò non de fide tenuit hoc esse possibile: Nam ex lege Logica, Possibile sic infert Possibile non sic. Atque hac una Augustini dubitatione Romanæ Ecclesiæ sides prorsus jugulatur, quæ necessariò credendum præscribit corpus Christi esse in diversis locis simul, & quemlibet contra judicantem nequiter Anathema effe pronunciat. Fidem igitur Romanam Augustini testimonio labefactari necesse est.

Quartò respondemus: Non desunt qui existimant Augustinum nunc non de tempore momentaneo, quod instans fignificat, fed de subitaneo loqui : An istæ sint dotes spiritualis substantiæ, ut ab uno loco ad alium ità repente transvolet, ut quin fimul adfit diversis tumulis non possit decerni. Quibus ut procliviùs affentiar, facit communis Patrum consensus de circumscriptione Angelicæ naturæ in uno lo-

co, ut \* fuprà probavimus.

c.s.fell.x.

Altera Objectio ex Augustino, Qued Christus dicitur in Encharistia portasse se in manibus suis.

SECT. II.

Ugustinus rursus à Cardinali introducitur : \* Ferebatur . August. in A Christus in man: bus suis, ait. Hoc quomodo posset sieri in Pfal.33. homine quis intelligat? Quis enim portatur manibus suis? Manibus

tatur. Quomodo intelligatur in ipfo Davide fecundum lite. ram non invenimus, in Christo autem inventamus. Ferebatur enim Christus in manibus suis, quando commendans ipsum corpus suum ait, Hocest corpus meum, ferebat enim illud corpus in manibus fuis. Hinc Bellarminus, b At quam facile eft ut Beller.L.2. quis feipfum in figno portet ? Certe cum Princeps monetam fuamin facculo portat, feipfum portat in signo, cum in ea moneta imago ip sius inveniatur impressa, &c. Et Valentianus Jesuita.

Valent. 7ef.1. 1. De prafent. Christi in Euch c.s.

De Euch. C.24.

· Quid has, inquit, Augustini sententia luculentius aut elegantius dici potuit, si Christus in Sacramento reipsa prasens est? vel absurdiùs aut ineptins, si Sacramentum est tantum Christi figura & symbolum? Sicille. Hoc testimonium cum tanti faciant Adversarii, ut ea verba Augustini Pontificii docti indoctique passim inculcent, ego imprimis istos peterem,ut ità fint erga me animati, uti erat erga Augustinum amicus ejus d'Nebridius, qui, diligentissimus & acerrimus rerum ad Bonif. 23 obscurarum inquisitor, valde oderat de quastione magnarespon-

d Aug.epift

fionem brevem, præfertim in re tanti momenti.

Primò, ad verba quod attinet, respondeo; Augustinum caruisse vero textu pro glossemate suo. Textus enim quem arripuit in nulla Scriptura authentica habetur : Non inoriginali Hebræa, quam ille nescivit; nec in vulgata Latina, quam neglexit; (quæ tamen nunc dierum apud Pontificios, non obstantibus quibuscunque scatet erroribus, Authentica canonizata est) sed tantum apud LXX Interpretes. Hebrææ verò fenfum genuinum præclarè explicuit Abulenfis;

Tofat. 4bulenf. in 1. Reg. 1 1.

David nimirum, cum jam se insanum simulabat, ut persona melius inferviret, collabebatur in manibus corum. id est, inter manus servorum regis Achis. Sicille. Græcam quod attinet, in manus autrol. proclivis Scribæ lapfus erat reponentis autrol pro win. Jam ad rem.

Secundò, ad rem tria respondeo: 1. Augustinum (quod Adversarii sæpe in aliis Patribus, præcipue in Chrysosto-

mo.

mo, notarunt) in verbis objectis hyperbolice & per exceffum esse locutum; ut ex Augustino facile probabimus; 2. Eundem Augustinum in verbis sequentibus excessum illum castigasse. 3. Modum Sacramentalem portandi se in manibus suis Christo peculiarem fuisse, qui mortalium nemini potuit competere. In quibus probandis non plus ego

fidei deposcam quam veritas ipsa evicerit.

I. Refb. Augustinus in verbis objectis hyperbolice est locutus. Primo, verba hac, Hoc quomodo fieri poffet ab homine ad literam? Adversarii tanquam absolute dicta interpretantur. Disputo: Si hoc impossibile fuit homini cuiquam, tum nec Christo homini potuit contingere: si verò Christo homini contigit, potuit quoq; faltem per Divinam virtutem Davidi quoad litera competere. Proinde hæc hyperbolice dici necesse est. Secundò, Pontificii ità Christi corpus in Eucharistia contineri perhibent, ut careat omni loci spatio: quod vel Christi vel hominis cujusquam corpori tam prorsus imposfibile esse Augustino videbatur, ut absolute concluderet ex hac opinione tolli prorsus humanu corpus;utpote quod\*nus- \* supra, quam sit, atq; adeo omnino non sit. Quo posito, penitus im- part. 1.c.6. possibile fuisse Christum hominé se in manibus suis portasse nè Adversarii quidem inficiabuntur. Tertiò, tenent Pontificii idem Christi corpus simul esse in diversis altaribus, quamvis Augustinus in refutanda Manichæorum hæresi palàm & peremtorie concluserit, \* Corpus Christi in fole \* Supra, simul & in luna non posse exsistere. Quomodo igitur quis vel \$3.3. fingere apud se potest idem corpus Christi portans & portatum effe fimul, intra & extra feipfum? Quarto, non verentur Pontificii Christi corpus metaphysicum nobis obtrudere, utpote quod fit in hoc Sacramento ( ut anima in corpore) \* totum in toto & totum in qualibet parte. quod fig- partitionia mentum Augustinus ità accurate revulsit ac si dedità operà 5.5. contendiffet Romanam Ecclefiam infignis futilitatis convincere. Si cui libeat alia Augustini testimonia à nobis ci-

tata wwish colligere atque expendere, quæ ad hanc causam de corpore Christi propriè spectant, facilè intelliget haud temerè Calvinum olim dixisse, Augustinus in hac causa totus noster est.

11. Resp. Augustinus verbis subsequentibus excessum & rigorem dichi superioris, juxta Protestantium sensum, cor-

rexit: Ida; tribus modis fecit:

Primus inodus: Cùm aliquantò pòst in eodem Commentario dictum illud suum repeteret, voces illas aspersimas, quomodo sieri possit, &c. penitus omisit: Quomodo serebatur, inquit, in manibus suis? Quia cùm commendaret ipsum corpus suum & sanguinem, accepit in manus suas, quod norunt sideles, & ipse se portabat quodammodo, cùm diceret, Hoc est corpus meum: Ex quibus etiam verbis secundus & tertius modus eliciuntur.

Secundus modus corrigendi rigiditatem superioris dicii: Quia per illud, quod norunt fideles, indicat le intellexisse. Christum non propriedictum corpus suum portasse in ma. nibus, fed Sacramentale, Panem scilicet. Nam Augustinus ait, Christum illud portasse in manibus quod in manus accepit : & accepit in manus, inquit, quod norunt fideles : Hoc verò si ex verbis Augustini fuisse panem probamus, vicimus. Augustini verba funt hac; Quomodo ferebatur in manibus fuis? Quia cum commendaret ipfum corpus & fanguinem funm accepit in manus, quod norunt fideles, & ipfe fe portabat quodammodo, cum dixit, HOC EST CORPUS MEUM. Sic Augustinus. Quibus verbis clarissime docet, Christum illud portasse in manibus suis quod ex verbis Evangelista Christiani fideles omnes norunt; nempe, ubi scriptum est, Fesus accepit in manus panem. Erat igitur revera Panis quem tune vocabat Christus corpus sum. Quod præterea suculentius patet, quia id de quo dixit, quod norunt fideles (ut verè Bellarminus) f Tectum & absconditum effe voluit hominibus non fidelibus. At non tune voluit voces has, Corpus & Sangui-

i Bellarm. l. 2.De Euch. 6.39.

Sanguinem suum, filentio involvi ; quippe utriusq; apertam mentionem fecit, Cum commendaret ipfe, inquit, corpus & sanguinem suum. Non igitur nisi voces symbolicas, nimirum Panem & Vinum, Catechumenis revelare recufavit, atque ideo nè de divino Sacramento nimis abjectè sentirent.

Tertius modus: Quia perillud, Ipse se portabat quodammode, Augustinus intellexit modum ferendi tantum Sacramentalem. Cum autem modum tantum Sacramentalem vendico, corporalem eum penitus excludo, quem tamen Cardinalis Sacramentalem vocat; 8 Quo corpus ejus, inquit, & Bellarm.I. vere in Sacramento continetur. Ad Augustinum provoca- 2. De Such. mus, ut ad aptiffimum promtiffimumq; mentis fue interpre- 6.24. tem: qui integram Epistolam composuit in qua plurimis instantiis, veluti conspicillis, Sacramentalis modus quis sit quivis facile dignoscat. Ibi locutionis Sacramentalis regulam præscribens, h Sacramenta, inquit, propter similitudi- h August. nem earum rerum quarum sunt Sacramenta, plerunque etram Bonifac. verum quarum Sacramenta funt nomina accipiunt. Quam regulam multis exemplis illustrar. 1. De anniversario die Passionis, Dicimus, inquit, hanc diem passionis, cum tamen Christus multos ante annos passus sit. 2. De celebratione Eucharistiæ in die Resurrectionis, Nonne semel immolatus est Christus in seipso? inquit; & tamen in Sacramento per omnes Pasche solennitates immolatum dicimus, propter quandam similitudinem. 3. De Baptismo, ex verbis Apostoli, Rom.6. [CONSEPULTI SUMUS PER BAPTISMUM IN MORTEM ejus.] Non ait, inquit, Sepulturam significamus, sed prorsus ait, Consepulti sumus. Sacramentum igitur tanta rei non nist ejus dem rei vocabulo nuncupavit. 4. De Eucharistia (quod est metam ipsam attingere;) Sacramenta plerag, propter similitudinem ipsarum rerum nomina accipiunt quarum Sacramenta sunt. & immediate subjungit, Sicut ergo secundum quendam modum Sacramentum corporis Christi corpus Christi est, ità Sacramentum fidei fides est.

Ex

\* Supra, Class.1.c.4.

Ex his illum quendam modum Sacramentalem Augustini quafi manu tenere videmur, qui nimirum cum Regula illa quadret, quando Sacramentum nomen rei illius accipit quam fignificat. Atque etiam idem modus Instantiis Augustini respondet: Quemadmodum enim dies Passionis anniverfarius Passio Christi, & in die Paschæ ipsa celebratio immolationis corporis Christi in cruce dicitur Christi Immolatio. & Baptismus in quo Christianæ sidei professio solennis exhibetur Fides dicitur, atque etiam Sepultura; nempe (Augustino expositore) propter similitudinem, quia Passio, Immolatio, & Sepultura Christi his modis repræsentantur: eodem planè modo Sacramentum corporis Christi Corpus Christi dici Augustinus asseveravit. Alibi verò expressius. " fuo modo, non rei veritate, sed significante mysterio. Atq; adeò Augustinus perillud suum, Quodammodo ferebatur in manibus suis, eundem Sacramentalem modum subintellexit

portationis corporis Christi.

111. Resp. Modum portandi Sacramentalem suisse Christo proprium. Unum restat dubium è medio tollendum. Ambigat enim fortè quis, qui fieri possit ut modus hic Sacramentalis Christo peculiaris suerit ut nulli homini posse competere. Facilis est responsio; Ideo modus hic proprius Christo erat, quia Sacramentalis. Nam cùm (ut Christiani omnes tenent) solus Christus instituere potuit Sacramentum corporis sui, is solus dici potuit secundum modum Sa-

cramentalem corpus suum propriis manibus portare.

III. Objectio, ex Gregorio Nysseno.

SECT. III.

Grey Nyffen. Catech, 36, 37. Regorius Nyssenus, a Considerandumest, inquit, quomodo sieri queat, ut cum unum illud corpus assiduè per totum terrarum orbem tot sidelium millibus impertiatur, totum cujusque per partem evadat, & inseipso totum permaneat.

Hinc

Hine Bellarminus, b Quaftio bac, inquit, abfurdifsima effet, f tantum in figno corpus Christi manducaretur : nulla enim

difficultas in ea re fingi poffet. Sic ille.

Primò respondemus quoad Autorem: Catechetica illa oratio non exftat in veteribus Nysseni operibus : Nam Poffevinus Jesuita, Nysseni operum catalogum recensens, lectorem monet ut observet, copera que duobus afterifcis no- e Possevin. tantur, ex feorsum impressis Parifiensi Editioni Sebastiani Jes Appa-Nivelli, ann. 1573. effe adjetta : & inter hac notat hanc Greg, Nyforationem Catecheticam, quæ dicitur Magna. Sic ille, & fen. veré; nifi fortè rectius, quòd illa obelo magno potiùs quam afterisco digna videatur : De qua noster D. Gherhardus, d De oratione Catechetica Gregorii Nyffeni, inquit, qua d'Cherhard. dicitur Magna autor Parisiensis editionis sic judicat; Huic dogmata nonnulla, pracipue verò Origenis, haretici injecerunt. 4b.1.pat. Utcunque, Pontificii institores, qui in fingendis titulis Au- 2.cap.13. torum noviter nequitérq; occupari folent, non funt tanta apud nos fidei ut quascung; obtrudant merces necessariò approbemus.

Secundò respondemus ad Testimonium ipsum; De corpore ullo affirmare illud, Totum effe intoto, & totum in qua- \* Supra, libet parte ejus, instar portenti ab Augustino solidis \* ratio- part. 1.6.12

nibus obtritum atq; proculcatum est.

Bellarm. De Euch. 1.2.6.16.

Tratt. Confeff. Cathol.

## CAP. IV.

Tertium genus Objectionum, pro Multipræsentia corporis, tanquam ex ratione.

Objectio I. De Penetratione dimensionum.

SECT. I.

Otest unus locus, objicit Bellarminus, capere duo cor- Bellarmit. pora fibi adequata simul, & tamen nege locus ifte di- 3.De Euch. viditur in duo loca, neg; corpora illa confunduntur in tum.

unum corpus. Erg d poterit etiam unum corpus replere duo loca, etiamsi nec ipsum corpus dividatur in duo corpora, nec loca illa conveniant in unum locum. Consequentia videtur optima; quia ità se habet locatum ad locum, sicut locus ad locatum. Sic Bellarminus.

Ref. Imò Aquinas (qui tempore fuo Scholafticorum princeps habebatur) negabat confequentiam, addità ratione, telte Capreolo: Sanctus Thomas dixit, non poffe per miraculum sieri ut corpus Christi sit localiter in diversis locis fimul, quia repugnas individuo, ratione ejus quod est indivisim in le : sedeffe duo corporain uno loco repugnat, in quantum unum est divisum ab alio. Sic ille. Item de aliis Abulensis testis locuples esse potest; " Concedent aliqui, inquit, quod unum corpus possit effe in diversis locis miraculos e ficut Richardus, & dit ; & ponunt exemplum de corpore Christi in altari: O nos aliquando sic tetigimus, alludentes propositioni corum : Communior timen politio eft B. Thoma. & Egidit, & Scoti, Quod ettam miraculose non posit idem corpus localiter effe in asver is locis. - Ratio Scoti : Quia quod duo (int in eodem loco non includes contradictionem; quia folam elt quod corum alserum ablolvasur à proprio effectu, s. c. anod non repleus distinctum locum. — Quod vero unum corpus lis in dever is locis, includes contradictionem, quia de re nibil eft extra terminos fuos, & tamentermini ret clauduntur intra serminos loci. Sicille, qui quid senserit de duobus corporibus in uno loco, nibil moramur, nostra de uno corpore in duobus locis fimul instituta est quastio.

His pensitatis, de miraculosis transitionibus corporis Christi per Saxum, Ostium, Cœlum, & similia, de quibus Adversarii sele venditant, quicquam hie dicere supervacaneum esset, tran quia hæc singula tantum pro penetratione urgentur, tum etiam quia in libro 4. De Missa, cap. 3. de istis, contra penetrationem, ex Patribus satis multa respondimus: quam etiam disertissimis verbis rejiciet Gregorius Nazianzenus mox, sectione quarta subsequente.

" Capreol. dit. 10.94. s. citaus Ibo.in 4. Seus. dit. 44.94.1. & erdem fact openio OPERAL MA Thomastavam, qui 66.76.2.762.784.640 respersione curpus wibum poffe ejje locali -LET IN DLA-12005 1000 (amis) · I oftat in Maith. 17. 48.114.

obiectio II. pro possibilitate Multiprasentia corporis, ex duabus Instantiis (piritualibus, Dei, & Anima rationalis.

#### SECT. II.

A Rgumentum sumitur, inquit a Bellarminus, ab exemplis A Dei & Anima rationalis. Deus enim cum fit res una er simplicissima atque indivisibilis, tamen est simul in infinitis locis: est enim prasens totus Deus omnibus rebus creatis. quod certe superat captum hominum. - Unde Augustinus in Epift. 3. 4d Volusianum de hac exsistentia Dei in tot locis simul sie ait, MIRATUR HOC MENS HUMANA; ET QUIA NON CAPIT, FORTASSE NON CREDIT. Pari ratione anima rationalis tota est in qualibet parte corporis: alioqui enim fi extenderetur ad extensionem corporis, esfet materialis & à corpore penderet, proinde non effet immortalis. Sic ille. Contra quem tum Augustinus ipse, tum ratio, tum etiam Bellarmini conscientia pugnat.

Resp. I. Sæpe ego Bellarminum ut Sophistam vaferrimum in medium protraxi; qui hîc quoque ad ingenium fuum redit. Nam Augustinus in epistola ab eo citata ( quæ est ad Volusianum) expresse docet, exempla hæc de Deo & Anima prorsus heterogenea esse & à causa hac, de coexsistentia in diversis locis, alienissima; Longe alia natura est, inquit, anime quam corporis: quanto magis Dei, qui est Creator anima? Responsum hoc ex Augustino fusedilatavimus

\* fuprá.

Resp. II. Ratio diversitatis duplex concipi potest. Pri- 6.12. §. 6. ma ex totalitatis corporalis divisibilitate, quæ extenditur in partes, quæ necessariò occupant spatia: cum tamen Anima (quanto magis Deus!) est sine extensione partium in corporeindivisibilis. Alteraratio à locorum distinctione elicitur: Quia corpus ità est in hoc loco, ut si esset simul in loco alio per spatia intermedia separato, divideretur à se, ut

a Bellar.L.z. De Euch. Quartum argument.

\* Part. I.

# Supra, \$271.1.C. 1. 5. 3.

Patres antiqui & primarii \* Scholastici tenuerunt: At verò Anima ità tota eft, ut cum fit in una parte corporis non poffit non effe in alia; ut haininis forma.

De Euch. e. 1 1. 5. Respond. ad Calvin.

Refp. 111. Bellarminum fuis verbis irretitum teneri neb Bellar I.t. ceffe eft. Exempli causa; b Addo, inquit poffe Divina virtate fieri ut corpus exfiftat, more spirituum, indivisibiliter, ut videri ac tangi nullo modo possit; cum tamen fieri nequeat ut (piritus ex fiftat, more corporum, divifibiliter. Sic ille : Qui cum negare non posset immane esse discrimen inter spiritum & corpus quoad modum exfistendi in loco, ausus est tamen in tanta disparitate colligere possibilitatem coexsistentiæ corporis in duobus locis fimul, ab exemplis, ut ait, Dei & Animæ. Quifquis Augustini rationes antea allatas inter se contulerit, facile sentiet eum in hoc argumento ut summum magistrum quodammodo dominari.

> Objectio III. pro possibilitate exsistentia corporis Christi in pluribus locis simul, petitur ab exemplis sensibilibus, Vosis, Coloris, & Imaginis in partibus Speculi fracti.

> > SECT. III.

a Innocent. III.P. De offic. Diiffe, 1.4.0.2. · fob.Garelius Doct. Lovan De Præfent. corp. Christi in Euch. ex Guitmundo fal.70. · Idem ex cominato, fol. 101.

Bjicitur I. de Voce. \* Et non mireris, inquit Innocentius III. Romanus Pontifex, quod verbum (feu vox)simul sit in auribus diversorum: sic ergo Christus in diversis locis unus, ficut in fingulis partibus est totus. Sicille; ut & alii. b Vox ad mille homines eadem simul totaque pertingere valet. Et rursus; "Una vox à quopiam prolata & in aerem diffusa, & in eo qui protulit ipsam tota manet, & in aere exsistens tota auribus omnium infunditur, nemine corum qui audierunt plus aut minus altero recipiente, sed tota est indivisa & integra apud Niceta A- omnes, etiamsi decies mille fuerint aut plures qui audierunt, quamvis ipfa corpus fit. nihil enim aliud est quam percuffus acr.

II. De

II. De Colore: d Sicut idem color in vaccarubra oculis a wright. omnium affpicientium perspicitur, ità unum idema, corpus Christi diversis in locis, in hostiu & altaribus pluribus inest.

III. De Imagine in speculi fracti partibus: e Ponamus ità sentia. effe, inquit Garetius ; Quispiam habens speculum allisit gerra, ret, ex sa-& in multa fragmenta comminuit ; in fingulis tamen fragmentis umbram fui falvam quis videre possit. f Totus Christus indivifus fumitur fub qualibet parte hoftiæ : ficut in integro speculo tota & unica forma relucet, & in fracto speculo fit unius & ejusdem formæ numero & totius integra forma ad quamlibet (peculi fracturam reflexio. Sic illi ; fummatim, caribuf. fic: Ut una eadémq; Vox, ut Color idem, ut in speculo Imago numero eadem; ità idem Christi Corpus est in diverfis locis fimul. Respondeo,

Angins, lib. De reali Christi prae Tob. Gamona Epi-Scopo Gazenfi, fol. 1050 Idem, fol 122. ex Ludot bo

Adversarios nostros sua Vox fallit, Color decipit, & Imago in speculi fracturis ludificatur.

#### SECT. IV.

DRimo verè folidéq; probandum illis fuit, idem corpus L'esse in diversis locis, ad exemplum trium istorum objestorum. Verum quod ad primam similitudinem attinet, omnium Philosophorum consentiens vox est, Non esse eandem vocem qua ab alio & alio recipitur, sed esse potius totidem multiplicatas species emissa vocis; veluti cum ad jacum lapidis in aquam circuli alii post alios multiplicantur, donec perveniatur ad extremum, &, ut vocant, decumanum. Atqui vox (inquiunt) eft corpus; quia aer percuffus. Hoc dicto, videte, obsecro, vestros Philosophos Pontisicios (velut forices) suo se indicio prodere. Nam nihil est exploratius, quam quòd, emissa voce, aer percussus qui est à dextris loquentis, diversus sit ab illo aere qui à finistris ejus ad aliorum audientium aures pertingit. Ut enim lineæ funt diversæ quæ ab eodem centro ad circumferentiam ducuntur, cuntur, ità ista aeris percussiones varia ad circumstantium aures deseruntur. Quid multa? consulant Adversarii, cùm volunt, Suarezium, Philosophum, inter suos, nemini secundum: qui Innocentium III. Papam (modò esse in vivis) docuisset, s Vocem & sonum esse qualitatem, cujus partes sunt successiva. at quacunq; successiva sunt, nec locis nec temporibus possunt esse simul.

tract. De Deo & anima,lib.3. cap.2. 9 19

h Idem,ib.

& Suavez.

Secunda similitudo est Coloris: De quo similiter idem Jesuita tradit conclusiones hujusmodi; h Speciem coloris in aere non esse eandem cum colore in materia objecta. Species in aere esse accidentia spiritualia: sunt enimspecies ista multipli.

cata. Quid planius ?

Tertia similitudo, de Imagine in multis speculi fracturis, utcunq; aliis arriserit ad probandam Coexsistentiam ejuschem corporis Christi in diversis hostiis, attamen Aquinati ridicula videbatur: i Quod quidem non est omnino simile, inquit, quia multiplicatio hujusmodi imaginum accidit in speculo fracto proper diversas restexiones ad diversas partes speculi. Sic ille. Non sunt igitur ista eædem imagines, sed ejuschem faciei restexiones repræsentationesq; variæ atque diversa.

qu. 76. a.t. qu. 76. a.t. 3.in corporc.

k Greg.Na-Zianz.Orat. 51. circa med.

Non

Nonego diutiùs in hac quæstione immoratus essem, nisi probè noverim Generosum quendam tum hisce solis objectionibus seductum, tum etiam solutionibus hujusmodi ad saniorem mentem reductum fuisse.

#### CAP. V.

Oppositiones ex Patribus, quibus Coexsistentiæ corporis Christi in duobus locis defensio penitus prosligatur.

SECT. I.

Lectori asspicere libeat, sine dubio faci-lè discernet nos sat argumentorum habere adversus Omnem Multipræsentiam, ex omnium Patrum testimoniis, tam iis quæ hactenus à nobis copiosissime allegata funt, quam iis quæ deinceps in medium proferemus. Summa corum quæ in Parte prima præmisimus hæcest; Multipræsentiam in locis diversis simul esse Deitati propriam; ejusdémque impossibilitatem esse cuivis creatura, cum spirituali, tum corporali, etiam ipfius Christi humanitati, inseparabiliter communem, five ad Eucharistiam five extra Eucharistiam respectus ejus ullus habeatur. Quid multa? de his in Parte 1. tra atum integrum absolvimus; nec jam libet actum agere. Quæ tractanda restant eandem veritatem copiose confirmabunt. Nam vix testimonium ullum Patris cujufquam in subsequentibus Classibus objicitur pro præsentia Christi in Eucharistia, cui non per aliud Patris alicujus liquidum suffragium abunde satisfiat. Ne Clasfis hujus limites transfiliamus, (in qua de testimoniis Patrum agitur quæ tanquam directè Multipræsentiam corporis Christi arguere videntur) Oppositionum parallela

# Part. II. Class. 3. Cap. 5. Sett. 2.

nonnulla proferenda funt, ex quibus de Patrum antiquorum circa rem quamlibet mysticam sensu mystico cuivis clarissimè constare possit.

Patrum antiquorum Parallela, quibus corum sensus genuinus explicatur.

#### SECT. II.

PAtres idioma fuum loquendi Sacramentale imprimis per duplicem collationem explicarunt : Una est corporis Christi Mystici cum Naturali in Eucharistia; altera, Baprismi cum Eucharistia. Prioris generis esse potestillud Cypriani de Eucharistia: in qua erat mixta aqua cum vino, ad repræsentandum populum Christianum simul & Chriftum; Nec Christus est in calice fine populo, nec populus fine Christo. Similiter Augustinus; b Ad calicem Domini venistis, & in mensa vos estis, & nobiscum estis in calice. Hæcilli de mystico corpore Christi, qui est populus Christianus, in quibus non possit præsentia ejus nisi symbolice intelligi. Secundo, Baptismum quod attinet, familiaris & frequens fuit Patrum haud diffimilis dialectus: . Augustinus, Habemus, inquit, Christum in prafenti per fidem, in prafenti per signum, in prasenti per Baptismi Sacramentum, in prasenti per altaris cibum & potum. 4 Chrysostomus ad populum jam baptizandum; Vos qui accepturi eftis Baptismum --- descenditis in vitalem fontem cum Salvatore. . Origenes ; Ecclesia lavatur in ipsius sanguine. Hieronymus, de Baptizato Eunucho; Statim baptizatur in sanguine Agni. s Augustinus iterum; Marerubrum Baptismus Christi sanguine consecratus. h Leo Papa; Christi sanguine lavaris, quando in ejus mortem baptizaris. Denique i Gregorius Papa, de cruce in fronte signata; In superliminari domus Agni sanguinem ponimus, quia crucem illius passionis in fronte portamus. Sic illi, Vix ovum ovo fimilius quàm funt fibi invicem 4.fer.6.c.1. fimilia

. Cypr. De Cana Dom. . Aug. Sam. ad Infant. apud Bedam in 1 Cor. 10.

222

c August. tract. 50. in fob.

d Chryfoit. in Marc. 14 e orig.in Gen.bom.

1 Hieron.in Efa. 14. C. 53. 5 Aug. contra Fault. 1.12.6.29. h Lee Serm.

> Gra Papa.bom. 22. in Evang.

similia Parallela hæc inter Eucharistiam & Baptismum. Hactenus de Præsentia corporis Christi in diversis locis, quasi simpliciter in se: Sequitur Classis quarta, de Præsentia ejus respectu Manducationis.

## CLASSIS IV;

Objectionum Pontificiorum, quast ex Patribus, pro Præsentia corporis Christi in diversis locis; Ex manducatione ejus: cum Solutionibus.

Ujus Classis membra sunt duo: primum est de Manducatione corporis Christi; secundum de ejus Unione cum corporibus Communicantium.

Quam controversiam ut promtiùs exactiúsque absolvamus, Protestantium juxtà & Pontificiorum de utrisq; sides enucleanda est.

#### CAP. I.

De side Protestantium putida Pontisiciorum calumnia, quasi tantum buccellam panis, aut saltem corporis Christi siguram duntaxat percipiant.

SECT. I.

On puduit Pontificios objicere 1. Eucharistiam esse cap.

Protestantibus nil nisi \*Frustum panis, viniq; particulam; 2. nil nisi b malè coctam buccellam; 3. e Panem e.g.
pistorum,

Salmer.
Jef. in Epilt. Pauli.
Wellon. De
tripl offic.
cap. 18.
September 2. Septe

" Supra,

Claff. 2.6.5.

pistorum, & vinum cauponarium. Sic illi. Lingua menda. cissima, quò vadis ? nonne Protestantes præterea etiam Euchariftiam (vobis fatentibus) Figuram & Symbolum corporis Christi appellitant? quod plus multo est quam buccella panis; quamvis ea quoq; \* buccella vocetur. Quinetiam cum vos imaginem Christi veneramini, siquis vos merum lignum colere dixerit, nonne infignem vobis injuriam fieri vociferemini? Deinde, quicquid fit de Sacramento hoc quatenus est symbolum, Protestantes præterea de co honorifice ut de signo Sacramentali sentiunt : Neque hoc folum, verum etiam ut habeant Adversarii quod illos emanicie possit, addo sectionem sequentem;

Protestantes à Pontificiis odiose Sacramentarios appellari, quast nihil in Eucharistia nist nudum signum à fidelibus sumi crederent.

#### SECT. II.

Ria objecta in fidelium Communicatione Protestantes A facile discernunt, quæ necessario distinguenda esse seriò accurateg, docent: 1. Naturale, quod est panis Substantia, quæ corpus naturaliter alit; 2. in pane confecrato Sacramentum corporis Christi; 3. Corpus Christi ipsum abanimis fidelium duntaxat receptum : Nec tamen puduit Adverfarios nostros in libris suis sæpe sæpiúsa; nihil aliud quam Signum & Symbolum corporis Christi à nobis percipi clamitare. Quibus ora facile occludi possunt tum confessione Jesuitarum, tum Protestantium eorum professione quos maxime folent nominatim perstringere atq; tradu-Ex Societate Jesuitarum adest instar Advocati nobis Bellarminus ; a Docet Calvinus, inquit, symbola & corpus 1.De Euch. Christi, licet loco inter se plurimim distent, tamen conjuncts effe non solum ratione signi, quia unum est signum alserim, sed etiam quia cum signo Deus nobis vere exhibet ipfum veram Christi

Bellaim 1.

a

ĉŝ

iò

12,

1.

10

d-

ud

27-

n-

ne

du-

10-

p 188

ds

im,

am.

rifli

Christi corpus & Sanguinem, quo anima nostra vere alantur in vitam aternam. Sic ille. De aliis quoq; Protestantibus Jesuita Valentianus : b Hac est corum fententia, Lices Christi Valent. corpus sit effentialiter & corporaliter in calo, tamen duplici modo in Sacramento verè percipi : Spiritualiter, ore mentis non 3. punt. 1. dentis, & per fidem conjunctionem fieri virtute Sacramenti in animo communicantis : facramentaliter etiam, ore corporis, fumendo quidem non ipfum corpus, sed signum corporis ejus & fanguinis, quod dicunt effe figillum promissionis redemtionis Christi in corpore & sanguine ejus fidelibus obsignata. Sic ille. Jam reos ipsos, & quos Adversarii tanquam Sacramentariorum Antefignanos appellitant, Calvinum, Bucerum, & Zuinglium, audiamus æquum est. Calvinus, Quamvis Calvin.in dixi, inquit, in verbis Christi, Hoc EST CORPUS MEUM, bu: De (aeffe locutionem figurativam, quiaeft facramentalis, cajus fub- na Domini; jectum eft Sacramentum ; quod propterea Patres, fenfum exponentes, Symbolum, Signum, & Figuram vocare folebant : monit ad tamen nihil nisi figuram in Cana Domini tradi nobis millies westphal. negavi. Substantia corporis Christi animas vere pasci fateor : tamen substantialem prasentiam (loquitur de Pontificiorum præsentia corporis, per contactum) repudio. Has & centum hujusmodi sassassis & affeverationes habet in hanc sen-Bucerus; d Non quod panis in corpus realiter mutetur, aut Christus corporaliter in pane exfiftat, neq; quiapa- intibqui nis tantum si gnificet & adumbret corpus; sed quod tale signum, instrumentum, seu medium factum sit, per verbum, quo verè interiori homini ore fidei participandum donatur. Hæcille,& ejusdem ponderis alia. Zuinglius is est quem ArchiSacramentarium Pontificii indigitant : de quo tamen Calvinus; " Justa nec difficilis effet Zuinglis defensio. Nam quod "Calvin. odiose commemorat Adversarius eju (Westphalus) nihil pra- quos prá. ter panem & vinum relictum effe à Zuinglio, facilis effet hujus objecti solutio, Eum tantum de carnali Christi prasentia certaffe, quam oppugnare nobis quoq ; ufq; ad extremum fpiri-

Jef. 10m. 4. difp.6.qu.

Tractatibus Defenf. Sa-

d Bucerus. inscribitur, Consensus.

111792

Ezwinglins, ut citatur in lib. De Orthodoxo confenfu, c. 7. ex lib. Zuinglii, De fide ad Regem, tum certum est. Quid tandem ipse Zuinglius? Nos credimus & consitemur, Christum in Cæna prasentem esse, non autem tam carnaliter & crasse ut isti (Pontificii) perhibent, sed verum Christi corpus esse in Cæna sacramentaliter, ut sacra symbola testantur, & spiritualiter per sidem ac Spiritus sancti omnipotentiam edi religiosa & sancta mente, sicut & sentit & do. cet Chrysostomus. Sic ille. Atque hanc Spiritualem esse illam revera realissimam Manducationem unionémque quam Patres solam salvisicam esse judicarunt, Classis hujus capita quatuor postrema demonstrabunt.

#### CAP. II.

De Capernaitarum hæresi, interrogantium, Quomodo dabit carnem suam manducandam? quæ calumniosè Protestantibus objicitur.

SECT. I.

Eo calumniandi pruritu Pontificii pleriq; omnes laborant, ut Capernaitarum hanc vocem Quomodo Proteftantibus veluti infidelitatis notam inurant; cùm tamen
errorem Capernaiticum nolint discernere: Qui in eo non
constitit, quòd modum eum carnalem, quem tunc animis
concipiebant, impossibilem existimarent; sed quòd, ut
Discipuli præposteri ingenii, juxta normam, oportet discentem credere, noluerunt sidem habere verbis tanti Magistri,
quibus sensum aliquem possibilem, sive Sacramentalem
sive spiritualem, subesse vel supponere vel addiscere debebant, vel deniq; à Christo edocti non contradicere. Nunquid mentiar, attendite 1. quid Jansenius vester observavit:

a Debuerunt usiq; Judai, inquit, ex verbis Christi intellexisse
modum

<sup>2</sup> Jansen. Concord. Evang. c.59.

modum edendi, nempe per fidem, eò quòd suprà fignificaverat Christus Credere effe fe edere. 2. Impossibilitatem manducandi quam Judei apprehenderunt opinio ipfa prodit, quam ipsi vos, Pontificii, ex Patribus intelligitis fuisse crassam imaginationem laniandi & dentibus terendi carnem Chrifti; ità ut (fic quidem b Maldonatus) eam toti mundo come- bMaldonat. dendam tradat, & habere ipse non desinat. Quid ex his Je- in Job.6. fuita Salmeron ? Manducatio, inquit, per laniationem bor- salmer. rida & ferina eft : Imo & impossibilis : tum quia Christus est tom. S.traft. impassibilis & immortalis; tum quia si mortalis effet, ut erat in canadum Sacramentum instituit, tamen ut est sub Sacramento non potest pati; nam est in co modo quodam invisibili & non quanto, &c. tum demum quia impossibile erat unum Christum in propria specie manducatum Capernaitis omnibus ad quos loquebatur, nedum toti Eccle fia prafenti & futura, fufficere, ut quifg, modicum quid acciperet. Sic ille. Hanc fententiam ille forte didicit ab antiquis Patribus, Athanafio & Cypriano: d Quorum ille, Christus spiritum d carne difert- d Athanas. minavit, inquit, ut disceremus, ea que loqueretur non effe meure, carnalia, sed spiritualia. Quot enim hominibus caro dixerie verejus upan, suffecisset, adcibum, ut universo mundo alimonia fie- bum in Firet ? Similiter Cyprianus de Capernaitis; \* Existimabant, inquit, se doceri edere carnem Christi membratim; cum tamen cypr. De illius caro, si in frusta partiretur, non omni humano generi pofsit satisfacere. Sic illi. Ingens igitur discrimen este apparet inter Protestantes & Papistas: Nam hi organicum corporalem modum edendi eandem carnem Christi simul per totum orbem Christianum credendum præscribunt, multis modis monstrosum & impossibilem; nos autem plane possibilem spiritualem manducandi modum, quem Christus ipse edocuit, fideliter constanterq; amplectimur. Sed priùs Pontificiorum modum Capernaiticum examinabimus: post Protestantium modum verè Christianum demonstrabimus.

24. p. 192.

in illud 8vang. Qui lium homi-Cana Do-

n

t:

## Part. II. Class. 4. Cap. 2. Sett. 2.

Romana Ecclesia sidem de modo manducandi carnem Christi ex parte Capernaiticam susse, atterendo corpus Christi.

SECT. II.

\*Baron.Anmal.1059. mam.11. &c.

Ardinalis Baronius (cui Ecclefie Romanæ vel fordes ipfæ plerung; opobalfama olent) quodnam fuerit Ecclesiæ Romanæ decretum tempore Nicolai Papæ, circiter annum clolix enarrare non dedignabitur; \* Concilium Roma celebratum eft, inquit, fub Nicolas II. generale; ubi Berengarius Archidiaconus reus, prafente Nicolao, & coram centum tredecim Episcopis, confessionem jurejurando firmavit, qua verbis conceptis cum pleno consilio errorem suum detestatus eft, fidemque Carboticam confessus; Ego Berengarius ore & corde profiteor me eandem fidem tenere quam venerabilis Pater Nicolaus & hac fancta Synodus tenendam tradidit ; PANEM ET VINUM POST CONSECRATIONEM, NON SOLUM SA-CRAMENTUM, SED ETIAM VERUM CORPUS ET SAN-GUINEM DOMINI NOSTRI JESU CHRISTI ESSE, ET SENSUALITER TRACTARI, FRANCI, ET UM DENTIBUS ATTERI. Hoc jusjurandum a Nicolao & toto Concilio recognitum & approbatum antea fuerat; quod Nicolans Papa misit adomnes urbes Italia, Gallia, Germania, & ad quacunque loca quò fama Berengaris pervenire potuit. Hactenus Baronius. Quæ forma publicis literis confignata erat in hunc modum; b BULLA PONTIFICIS AD PERPETU-AM REI MEMORIAM.

Decret. De confecrat. dift. 2. Ego Berengar. Bellar l. 3. De Euch. c. 21. §. Primum.

Concilium hoc quale decretumque ejus quam absolutum Bellarmino videbatur, ipse explicat; \* Concilium hoc, inquit, generale suit: &, Hac abjuratio & anathematizatio apertissime significat rem à Concilio desinitam sub anathemate suisse. Sic ille.

Illud

Illud Concilii Romani decretum sensum admittit tantum literalem.

SECT. III.

Ecretum hujus Concilii sensum tantum literalem admittere, rationes plurime evincunt. I. Quia dicitur decretum fuisse Concilii generalis. II. Quia dicitur fuisse sub denunciatione Anathematis factum, ideoque tanquam fidei articulus traditum. III. Quia error quem expugnare cupiebant, erat Berengarii sensus figurativus verborum Chrifti, Hoc est corpus meum : qui nisi per literalem significationem tolli non potest. IV. Quia per illud Berengarius ad abjurationem opinionis suæ cogebatur. nam, ut rectè Bellarminus, dulla funt exactiores formula loquendi in ma- d Bellarmit. teria fidei quam ez quibus utuntur is qui hareses abjurant. 3.De Euch. V. Quia Doctores Scholastici istius Abjurationis sensum duntaxat literalem imbiberant. nam (teste e Suarezio) Wal- e Suarez, in densis, Ruardus Soto, sine distinctione has locutiones protule- 3. Tho.dif. runt, nempe, ità Contrectari manibus, Frangi, Dentibus teri, S. Prima proprie dici de corpore Christi. V I. Quia illud Romana Ec- que. clesiæ decretum non usque in hunc diem suit ab eadem Ec. clesia ulla nova sanctione publica abrogatum; imò etiam adhuc ejusdem Ecclesiæ Doctores nonnulli eidem doctrinæ adherescunt. Ipse pro se loquatur vester Canus; f Quod si scanus, corpus Chrifti, inquit, in Euchariftia editur, certe frangitur, Theol.lib.s. dentibus fidelium teritur, utrumque enim cibo quem edimus finem. conjunctum & proprium. necnon Alanus Cardinalis; & Que & Aland. 1. omnia (scil.corpus ac sanguinem Christi verè à nobis contrettari, manducari, circungestari, carni nostra immisceri, dentibus teri) sive per se sive per accidens corpori Christi in Sacramento competant, nihil refert, modo certa fide credamus, hac vere & proprie dici ac fieri circa corpus Christi, non minus quam si in propria specie effet, & non minus quam fierent in ipso pane, &c. Sic ille. Quid ad hujusmodi formam manducationis

Defenf. Sagram.p.25.

Calvinus? h Nonne centum potius mortes praoptanda sunt, quam ut tanti sacrilegii monstro se quis implicet? Pergamus porró.

Romani istius Decreti sensum literalemità esse in se Capernaiticum, ut nonnulli Pontificii Do-Etores eum prorsus respuerint.

SECT. IV.

Otius hujus controversiæ status (repetendus est enim) I sic se habets Propriéne an improprié dicatur caro Chri. sti in Eucharistia manducari. Si propriè, nulla ratio est cur non Pontificii omnes jurent in formam Abjurationis à Concilio & à Nicolao P. Romano prescriptam: Sin impropriè, justa causa est cur quivis Christianus Abrenunciationi isti Berengarianæ toto animo abrenunciet & abominetur. Quid Pontificiis quibusdam de hac re videatur, experiemur. Bellarminus se indignum præbet quem consulamus, ità turpiter hæsitat & tergiversatur: a Addo, inquit, si de ratione manducationis effet attritio dentibus facta, corpus Christi proprie manducari in Eucharistia non tropice. Non enim dicimus corpus Christi absolute manducari, sed manducari sub specie panis. qua sententia significat ipsas species manducari visibiliter ac sensibiliter, ac proinde ipsas dentibus atteri, fed fub illis invisibiliter sumi etsamo transmitti ad stomachum corpus Christi. Sic ille: Proprie atterendo, inquit, manducatur, sed non absoluté. Hæc est prima ejus prævaricatio; perinde quasi dixerit, proprie & non proprie manducari. Secunda fequitur; Proprie manducatur, inquit, quia fub feciebus panis atteritur : id eft, codem ipfo interprete, Species ipla visibiliter dentibus atteruntur. ac si quis dixerit, Corpus suum propriè atteri, quia vestis visibiliter laceratur.

Eos igitur Romanæ Ecclesiæ Doctores auscultemus potiùs qui pectoris sui sensa exprimere non reformidant, quiqu

propriam

Bellar.l.1.
De Euch.
c.11. S. Respondeo,
Corpus.

231

propriam manducationem carnis Christi redarguunt. Ex quibus Salmeron, b Caro Chrifti, inquit, fub hoc Sacramento Salmeri dum manducatur, dentibus non atteritur, quia tangi nequit, traff. 10. effque immortalis ac impartibilis: manducatio autem realis re- par. 136. quirit contactum rei edenda, & poffe dividi & transmutari. quod hic de corpore Christi sieri nequit. Item Jesuita Suarezius, " Quod corpus Christi Franci, inquit, locutio Suarez in metaphorica fit & non propria, colligitur ex Thoma, qu. 77. art. 7. in corp. - Ratione patet, Quia fractio proprie & in rigore fignificat divisionem & discontinuationem partium, quam constat non fieri in partibus corporis Christi. Necnon Maldonatus Jesuita, d Si proprie loqui velimus, inquit, falfa funt ha propositiones, Christus manducatur à nobis, Corpus Christi devoratur, Corpus Christi frangitur, quia ipsi modi qui his verbis significantur non conveniunt corpori Christi. Addit paulò post; non atteritur. Multò ante hos Scholasticorum Princeps Aquinas, e Corpus Christi verum, inquit, non eThom.par. frangitur: 1. quia est incorruptibile & impassibile; 2. quia est totum sub qualibet parte, quod quidem est contra rationem ejus quod frangitur. Quibus etiam Jesuita Vasquez adstipulatur; f Ratione specierum manducari corpus Christi dicitur, 'Vafquer, neque enim manducari solum denotat motum ad locum, sed est in 3.4 bom. altio pravia ad gustum, que cadem videtur atque cibum denti- 40.1395.2 bus premere. Sic illi. qui (opinor) non nimis præcise divisionem per dentes requirunt, quia sufficit ad esum si cibus gingivis masticetur.

Denique Glossa apud Gratianum ausa est de istac attritione in hunc modum pronunciare; & Nist fant intelligat ver- & Gloss. in bailla Berengarii, in majorem harefin incides quam ipfe. Ex Decret aqua his pramissis cuivis promtum erit concludere, nihil esse aig. . c. Romanâ fide amphibolon & dubium magis. Nam si De- Ego Becretum illud Romanæ Ecclesiæ de sensuali attritione corporis Christi Capernaiticum non sit, cur nunc illud Jesuitæ rejecerunt? An autem verè Capernaiticum erat? cur hodi-

Ŝ

Jef. tom. g.

3. Thom qu. 75. difp. 47.

d Maldon. Felicom. I. De Sacram. tract. De Euch. pag. 143, 144.

3.94.77.

erna

erna Ecclesia illud non abrogavit? Quanquam oralem illam & corporalem vestram sumtionem satis per se Capernaiticam esse ex Patribus probabimus: quos jam consulere par est, tam quoad Manducationem corporis Christi quam quoad nobiscum Unionem, ea etiam methodo, ut primo in loco Adversariorum Objectiones ex Patribus sumtas discutiamus, dein Oppositiones nostras urgeamus.

## CAP. III.

Objectiones Pontificiorum, tanquam ex Patribus, pro organica manducatione carnis Christi, ab ipsis Pontificiis refutantur.

SECT. I.

Valent.
De prafentia Christi in
Euch.punst.
1.5.5.5.
DICIMO
QUARTO.

Alentianus Jesuita, \*Est illud maximum argumentum, inquit, quod in quibus locis Euchariftia exfiftit, & à quibus rebus aliquo modo aut etiam aliquo fensu attin. gitur, in tifdem exfiftere & abiifdem rebus attingi Christi corpus & Sanguinem, Similiter Patres affirmant; ratione videlices Eucharistia. qued non recte dici posset nisi ex sententia SS. Patrum ipsum corpus & sanguis Christi exsistant revera in Eucharistia. Sic ille. Maximum argumentum scilicet! quod licèt maxime à Bellarmino & aliis urgeatur, non possit tamen nisi læså conscientia ab iis objici, qui facile ipsi agnoscunt, nonnisi falso dici in sensu literali corpus Christi tangi in Eucharistia aut videri. de quo Adversarios nostros jam nobis advocatos deposcimus. Vasquez Jesuita, b Christum, ut est in hoc Sacramento, inquit, neque ab alio tangi nec alium tangere posse, non incerta ratione dicimus. Sic ille. Aquinas, qui Doctor Angelicus audivit, multo rotundiús; c Corpus Christi

b Valquez.
in 3. Thom.
qu.76. disp.
191.cap.3.
Aquin.
part.3. qu.
76 art.7.

Christiin hoc Sacramento à nullo corporali oculo videri posse : quia hic eft per modum substantia; substantia autem in quantum hujusmodi non est visibilis oculo corporali, neque subjacet alieni fensui. Sic ille. Ratio potissima quam Pontificii communiter tenent, est, Quia non est in Sacramento secundum extensionem membrorum ad locum, usq, adeò (juxta nonnullorum Pontificiorum opinionem) dmodus que hic ex sistit corpus Christi omnino invisibilis est oculo corporali, non solum ex natura rei, sed etiam de potentia Dei absoluta, ut Suarez teflatur. qui quoque ipfe concludit, Simpliciter dicendum effe, Christum nullo sensu, etiam interiori, in hoc Sacramento apprehendi posse. Atq; hoc pacto Jesuitæ Valentiani argumentum maximum Sociorum confessionibus in fumum dissipatur. Ad Patres ipsos properamus.

dSuarer in 3. Thom qu. 76-01.7. difp.53.5.4

Objectiones Pontificiorum particulares, ex Patribus, circa potentiam Sentiendi corpus Christi in Eucharistia: Ex Chryfostomo.

#### SECT. II.

Bjicitur Chrysostomus: 4 0, quot modo dicunt, Vellem . chryfoft. formam & speciem ejus, wellem vestimenta ipsa, wellem bom.siin calceamenta videre ? Ipsum igitur vides, ipsum tangis, ipsum comedu. Hinc Bellarminus; b Intelligit Chryfostomus,ipfum Bellarm.L. verum Christum videri & tangi, fed in specie aliena, non in fua. - Id autem velle Chryfostomum, patet ex eo quod dicit, multos cupere videre vestimenta & calceamenta, & in Sacramento plus habere quam cupiant, cum ipsum Christum habeant. Sic ille. Plura accumulat Valentianus; chryfostomus di- Valent. De cit Hom. 45. in fohan. Christum Dominum in hoc Sacramento prasentia videri, & tangi, & intra nos sumi, & dentes ejus carni infigi, Euch. & degustari sanguinem Christi, & linguam tremendo Christi punti.1. S. Sanguine erubescere; Hom. 61. ad pop. Antioch. &, Linguam 5. 5. DEadmirabili sanguine cruentari, Hom. 83. in Matth. Sic Va- QUARTO. lentianus.

2.De Euch.

Christi, in

Part. II. Class. 4. Cap. 3. Sett. 2.

234

lentianus. Respondeo; Chrysostomi hyperbolicus loquendi mos de rebus mysticis Jesuitæ objicientis vecordiam facilè redarguet. Objectionis momenta fingula percurramus.

a Maldonat. in Matth.26.

I. Respondeo; Pro nobis pugnat Jesuita Maldonatus; Ad illud quod dicitur, dentes infigicarni Christi, & cam dentibus teri, fic locutus eft Chryfoftomus, inquit ; fed hac non possunt nisi Sacramento tenus intelligi. Sic ille. Hoc igitur. dentibus atteri, quod codem modo Jesuitæ alii suprà, quodo; Nicolaus Papa cum Concilio Romano ibidem literaliter accipi decrevit, Chryfostomus tantum Sacramento tenus

intelligi voluit.

II. At inquit Cardinalis, Dicit Chryfostomus, plus illos habere quam cupiant : Ergo prasens corpus intellexit. argute scilicet. Nunquid si Bellarminus jamjam moriturus plus optaret (spiritualis salutis ergô) sacramentum Extrema unctionis percipere quam Christi vestimenta reliquiásve aliquas videre aut tangere, proptereáne Christus corporaliter præsens esse existimandus esset ? Chrysostomus ipse paulo ante testimonium objectum, Quot dicunt, Vellem videre, &c. præmisit aiens, Cum dixit Christus, Hoc Est CORPUS MEUM, nibil sensibile tradidit nobis. & tamen (que est Adversariorum nimia diligentia) nihil ex Chrysostomo nisi sensibile nobis objectant.

III. Dixit revera Chrysostomus Christum tangi quoq: à communicantibus, sed mystice & sacramentaliter, juxta Parallelum illud fuum de Baptizandis, . Qui accepturi effis Baptisma, inquit, tenete pedes Salvatoris, lavate lacrymis; & cum hoc feceritis, venite ad caput, quando descenditis in vitalem fontem cum Salvatore. & rursus, Descendite in fontem cum Salvatore. Sic ille. Discite igitur vel hinc (fi sapitis) dicta Sacramentalia & mystica mystice interpretari. quantò

magis ex instantia proxima?

IV. Ut ad hyperbolismi ejus quasi culmen asscendamus,

cb/yfoft.in Marc. bom.

dixit

dixit tandem, linguam communicantis rubescere sanguine Christi, atg, etiam cruentari. unde præsentiam affirmat Jefuita Valentianus: cum tamen hæc hyperbolizandi forma fuerit Patribus, etiam circa res Divinas alias, admodum familiaris. Nam Origenes, f Evangelia, inquit, que ejus forig. bom. languine rubent, & per univer lum mundum rutilant cruore. Necnon Augustinus de Baptismo, & Unde, inquit, rubet Ba- & Aug. in

ptismus, nisi Christi sanguine consecratus?

object. II. h Comparat Chryfoftomus Christum ut est hebryfoft. inaltari cum eodem Christo in præsepi. Si cum fide, inquit, accesserimus, proculdubio videbimus eum in prasepi jacentem. Nam hac menfa vicem explet prafepis; fiquidem & his ponitur corpus Dominicum, non quidem fasciis involutum, sicut tune, fed undequaque Spiritu fancto convestitum. Ac Magi mbil aliud quam adorarunt; tibi verò, si cum pura accesseris conscientia, permittemus ut sumas, & sumto domum abeas. Quid ex his Cardinalis ? 1 Ubi indicat, inquit, nos non tan- 1 Bellam t. tum adorare poffe, sed etiam sumere. Sie ille, intelligens his 2. De Euch. verbis literaliter fignificari, Christum sumendum esse ut corpore præsentem.

1. Resp. Quam hoc sit draxbhe300, testis erit idem Chryfostomus: & Corpus Christi propositum nobis eft, inquit, non & chrysoft. ut tangamus folum, sed ut comedamus at saturemur. Sic ille. in Matth. Itaq; à nobis tangi corpus Christi in Eucharistia & comedi haud aliter sensit, quam dixit nos per illud saturari. Corporalitérne? non dicent Pontificii. An igitur facramentaliter aut spiritualiter ? habent nos cum illis consenti-

entes.

2. Resp. Sexcenta hujusmodi exempla produci possent ex rhetoricis & declamatoriis & minime theologicis aut dogmaticis Chrysostomi dictis: sed quia in objecto testimonio ejus adeò infistitis, de Præsepi Domini responsum accipitote ex alio Chrysostomi testimonio in quo ejusdem Præsepis facta est commemoratio, ubi instruit sideles ut in hac

2-in Exod.

Johnratt.

in Orat.de

1.Cor. bom.

Chrysoft in hac mensa, 1 Aquila in hac vita fatti, ad ipsum calumevo. lent, vel potius supra calum : nam ubi cadaver, ibi aquila. Aquilarum enim, inquit, eft bac menfa, non graculorum. tunc paulo post ; Hoc corpus in prasepi reveriti sunt Magi, qui anod nunc intueris viderunt. Tu non in prasepi id vides, sed in altari, & Spiritum Super proposita volantem vides. Hæc ille: In quo testimonio si verba nuda urgenda sint, monendi sunt Pontificii ut oculos sibi testes advocent, & dicant an revera videant corpus Christi in hoc Sacramento, aut (ut ipse dicit) Spiritum super illud volantem? Rem quod attinet, expresse docet Chrysostomus, corpus Christi à communicantibus non infra sed supra calum este quarendum, quo Pontificiorum causa labefactatur.

m Hieron .. de Allumt. B. Virg. ad Paulam & Eustoch.

3. Respondeo ex Hieronymo, seu potius ex Sophronio, qui erat illi coætaneus. Oftendit hic quam frequens sit apud antiquos Patres hujusmodi rhetoricandi mos; " Sermonem faciam, inquit, more corum qui declamatorie in ecclefiis folent loqui ad populum. - Adprafepe, o Paula, te tefte, multitudinem Angelorum cantantium audivifti, - cum ipsis Magis Deum puerum aderasti. Chrysostomi & Sophronii jam verba inter se conferamus: Chrysostomus; Christiani intuentur Christum in Altari : Sophronius ; Paula cum Magis audivit Angelos cantantes. Chryfostomus; In altari Christus adoratur : Sophronius; Tu, Paula, cum Magis (per trecentos annos ante mortuis) in prasepi (vacuo) Christum puer um adorasti. Hoccine igitur de Paula Christi arguit præsentiam? Sophronius utiq; negaret : declamatorie enim dici fatetur. & idem fecisse Chrysostomum, verba ejus clamant. Denig; Sophronius, in Græcis ipse eruditissimus, idem de antiquis Doctoribus testatus est, declamatorie eos loqui more aliorum. Scripta Patrum plena funt exemplis hyperbolicarum locutionum, quoties præsertim de Sacramentis tractant, if que interdum audacibus: qualis fuit illa Gaudentii, cum dixit " nos caput Divinitatis Christi cum pedibus incorporationis manducare in my steriis. De

n Gaudent. trait. 2. De ratione Sacram.

De instrumentis manducandi objiciuntur particulatim Patres: Pro Oris manducatione.

#### SECT. III.

PRimo objicitur Origenes : Is ad Christianum communicaturum, a Dominus ingreditur sub tectum tuum, inquit : Et tu ergo humilians temetip fum imitare hunc centurionem, faloca E-& dicito, Non sum DIGNUS, DOMINE, UT INTRES SUB TECTUM MEUM. Hinc exfultabundus Bellarminus, b Non vidi responsionem Adversariorum ad hoc. Sic ille, pro præsentia corporis Christi in Eucharistia. Quafi verò deeffe cuiquam posset responsum illud quod cuilibet locum legenti ad oculum erat in aliis Origenis verbis parallelis, in quibus monet Christianos ut Episcopum humaniter excipiant in ædes fuas; "Intrat tunc, inquit, Dominus fub te- " Orig quo clum credentium, duplici figura seu more. quando enim sancti Ecclesiarum antistites tectum tuum intrant, tunc Dominus per es ingreditur, & tu fic existimes. Hoc igitur secundum testimonium debuit esse Cardinali instar conspicilli ad figurativum sensum in priori apprehendendum.

Secundo objicitur Cyprianus: d Lex, inquit, esum sanguinis prohibet, Evangelium pracipit ut bibatur. Hinc Bellarminus; Nisi proprie de sanguine loquatur, nihil prorsus dicit. Respondeo; Loquitur revera de actu bibendi propriè dictum sanguinem : sed non hæc comparat quoad proprium modum bibendi. Nam dicit Judais prohibitum fuisse esum sanguinis : quia loquebatur de sanguine mixto cum re folida, & cum carne concreto; at Christiani jubentur bibere Christi sanguinem merum & verè effusum in cruceac à carne separatum, quod non potest fieri propriè in Eucharistia, ubi propriè effusus non est : sed ab omnibus Sacramentaliter, spiritualiter verò tantum à fidelibus bibitur. Pontificii autem, qui tenent per concomitantiam

a Orighom. e. in divervangeL

Billarm, L. 1.De Euch.

d Cyprian. De Cana e Bellarm.l. z. De Euch.

fangui-

a August.

verfar. Le-

gu & Pro-

C.24.

C.28.

quò suprà,

· Gregar.

fanguinem edendo fumi, ad Judaicum esum fanguinis propiùs accedunt.

De duobus instrumentis, Ore & Corde.

SECT. IV.

Biciunturtres alii Patres: 1. Augustinus; a Christicor. pus non tantum ore sed & corde suscipimus. II. Leo Pacontra Adpa; b Ipfum per omnia, & spiritu & carne, guftemus. &, ore Cumitur quod fide creditur. III. Gregorius Papa; . Qui fanphet. L. 2. c. guis (Christi) super utrumque postem ponitur, quando non fo-9. Objicitur 1.2.De Euch lam ore corporis fedetiam ore cordis hauritur.

à Bellarm.

I. Resp. Patres ipsi jamjam planè ostendent quam in-Leo fe m. figniter Bellarminus abutatur eorum autoritate. 14.De Pafquit, & corde suscipimus. Ergone præsentia corporis Chri-Gove. Bellar. sti indéconcluditur? Dicimus nos quoque recipi à nobis corpus Christi corde fideque spiritualiter per Eucharistiz bom. 22. in manducationem, tum etiam ore corporis Sacramentaliter, Evang Belabsque ulla corporalis præsentiæ fictione. lar. quò su-

dAug. ferm. 131. De temp.

prà cap 32.

11. Resp. Patres finguli pro se respondebunt. 1. Augustinus non aliter se intelligi vult quam quomodo alibi dixit de eo cujus frons signo crucis signatur; d Crucem in qua Christus crucifixus est, in corpore, in fronte gestamus. nempe in corpore, per mortificationem spiritualem; in fronte, per symbolicam significationem. Atque etiam quam obliquis oculis Cardinalis testimonium Augustini intuebatur, ex hoc liquet, quia hic Pater ibidem contra sensum Pontificiorum concludit quam manifestissimé. Arguit enim contra adversarium Legis & Prophetarum, qui noluit figuras rerum honestarum à rebus turpibus deduci: res enim turpis illi videbatur etiam cum ipfa Sara Abrahæ concubitus. Hoc delirium Augustinus oppugnat ex figuris quas Doctor Gentium proponit: scilicet, Saram figuram æternæ Jerusalem, Gal. 4. & Matrimonium iplum Sacramentum magnum Christi

Christi & Ecclesia, dicens, Et erunt duo in carne una. Eundem porrò adversarium prosternit per figuram desumtam ex re horroris plena; quæ est manducatio corporis Christi: \* Corde & ore \_ immediate attexens , quamvis horribilius \* Aug.La. videatur humanam carnem manducare quam perimere, & bu- contra Admanum (anguinem potare quam fundere. Atque in omnibus en Profanctis Scripturis, fecundum fana fidei regulam figurate dictum phet.c.g. vel factum siquidexponitur, de quibulibet rebus & verbis que facris paginis continentur expositio illa ducatur, non aspernanter sed sapienter audiamus. Ubi regulam proponit, ut in omni dicto factove, quæcunque vel turpitudinem vel horrorem fubindicare videntur, figurate exponantur non literaliter; nisi velimus sentire nos revera ac propriè carnem Christi ore manducare, & fanguinem potare: quod effet nefas. quare: quia manducare humanam carnem horribilius est quam perimere, & humanum sanguinem potare quam fundere. Mirus est igitur hic Sophista, sed & miser, qui è luce tenebras elicere studuit. 2. Leo Papa, si nunc vixisset, Sophistam bis corripuisset: tum quòd verba ejus pervertit; Carnem gustemus, pro, Carnem gestemus : tum quia ea ad causam alicnam traducir; nec enim de Eucharistia verba illa sua protulit Leo, fed de baptizato; " Ipfum ( Christum ) in fpiritu d'in . Leo, qué carne gestemus. idem quod voluit Apostolus cum dixit, ci- supra. tra Eucharistiam, Christum induimus. Nec potest igitur ex verbis ejus aliis, Non folum fide fed & ore sumimus, Christi ulla præsentia corporalis de Communicantium magis quam de Baptizatorum corporibus vi ulla extorqueri. 3. Gregorius Magnus Papa dixit quidem, Sanguinem Chrifiin fideli communicante poni super utrumque postemzviz. or is & cordis. Qui pari dicendi libertate de hominum adultorum baptismo, f Et in superliminare domas, inquit, Agni sangui- Gregor. nem ponimus, quia crucem illius passionis in fronte gestamus. quo supra. Ideirco merito expostularet Gregorius; Itane, Sophista, intentis oculis postem conspicatus eras, ut superliminare do-

verfar. Le-

mûs (cùm ob oculos tibi propositum erat) non cerneres

8 Orig. in 2\um.23. bom.16. Origenis: 8 Dicimur bibere sanguinem Christi non solum Sacramentorum ritu, sed cum dostrina ejus verba recipimus. En porrò sanguis Christi (quamvis absentis) in auribus sidelium! Tot támque clara Patrum exempla, toties tradita & inculcata, ut Pontificiis Doctoribus documento non essent, de mystico stylo & idiomate sanctorum Patrum, quò minus cognitæ veritati vun xapan obluctarentur? Proximum est ut personas edentes consideremus.

### CAP. IV.

# De personis edentibus.

De indigne edentibus, objicitur pro corporali Christi prasentia: ex Ratione.

Valent 1.
1. De Christi præsent.
in Euchar.

Bjett. 1. Cor. 11. \* Qui edit ac bibit indigne, damnationem sibi edit ac bibit, non dijudicans Domini corpu.
Hinc Valentianus, Fide prosettò caret, & excors est
plane, cui pavor quem habet hac Apostoli sententia sidemnus
facit de prasentia corporis Christi in hoc Sacramento. Sic ille.
Sed omnes non æquè cernunt acutum. Pro hac objectione
rationes tres adduci solent. I. Quia ex contemtu hujus
Sacramenti dicitur impius judicium & damnationem sibi
attrahere. Respondeo ex Augustino per parallelum; b si
cut qui manducat indigne, judicium sibi manducat, inquit; iti
qui Baptismum indigne accipit, judicium sibi accipit. Sic ille.
nec tamen hoc arguit præsentiam Christi in Baptismo. Cyrillus Alexandrinus, de iis qui communicare recusaverint,

Aug. lib. contr. Fulg. Donat.

cyrill. A. Sciant, inquit, baptizati homines, si rariùs in Ecclesiam prolex. in Job. ficiscantur, & longo tempore ob simulatam religionem mystice communicate

communicare Christo recusaverint, ab aterna se vita procul depellere. Sic ille. Reatus damnationis igitur contrahitur per contemtum ( citra Eucharistiam ) seu recusando edere Eucharistiam.

Ratio II. Quia dicitur reus corporis & fanguinis Christi. Hinc Rhemensis Collegii Theologi arguunt; "Unde invin- A Rhemens. cibiliter Christi prasentia probatur, inquiunt, quia alterius Annot. in cujusque Sacramenti particeps nemo istorum reus esse dicitur. 27. Sicilli. Respondeo, 1. Textus non dicit eum qui edit Corpus & bibit Sanguinem indigne reum effe, sed qui edit Panem & bibit Poculum Domini indigné. Panem itaque videmus; præfentiam autem corporis in nostra manducatione non videmus. 2. Haud minus quis reus dici potest (quamvis non ob præsentiam Christi in Sacramento) propter abufum ipfius Sacramenti duntaxat; ut recte Hieronymus, Reus eft corporis Domini, inquit, quia tanti mysterii Sacra- Hieron. in mentum pro vili despexerit. Et indignitatem hanc non esse 1.Cor. c. 11. huic Sacramento propriam docet denuò Hieronymus; f Dum Sacramenta violantur, inquit, ipfe cujus funt Sacramen- Hieronin ta violatur. 3. Siquis obstrepat adhuc, tantum oculos ape- Mal. cap.1. riat, oro: nam facem illi præbebit Augustinus; ubi de impio quovis blasphemo & homicida, sine ulla relatione ad Eucharistiam, loquens, & Reus erit non parvi pretii, sed San- & Aug. Ser. quinis Chrifti, qui violat & commaculat animam Chrifti fan- 120. De guine & passione mundatam. Sic ille. Qui reatus sanguinis Christi nullo modo infert præsentiam ejus in quovis homine fanguinario.

11.

eft

non

lle.

one

ujus fibi

114

ille. Cy-

rint, pro-

flice

icare

Ratio III. est ex Cypriano, LEst ubi Cyprianus re- hBellar.l.s. prehendens eos qui post negatum Christum ad Sacramentum De Euch.c. Eucharistia accedebant, non prius per debitam panitentiam ferm. s. De purgati, VIS, inquit, INFERTUR CORPORT EJUS ET lapfis. SANGUINI : ET PLUS MODO IN DOMINUM MANIBUS ATQUE ORE DELINQUINT, QUAM CUM DOMINUM NE-CAVERUNT. Hec ille. At profecto incredibile videtur Cyprianum

Bafil. De Baptifin.l. 2.6.2. prianum dixisse majus esse peccasum indignis manibus tangere signum aliquod, seu siguram Christum reprasentantem, quam Christum ipsum negare, &c. Sic ille. Item ex Basilio, I Tantò gravius peccas qui corpus Christi temerè contingit quam qui oblata Deo comedant in templo, quanto Christus major est non solum tauris & arietibus sed etiam ipso templo.

Resp. 1. Cardinalem sic quidem arguere facile est, qui peccati gravitatem non æqua lance penfitat, fed eam æftimat tantum ex atrocitate facti, & non potius ex malitia& pravitate facientis: Augustinus adolescens furatur fructum ex hortis alienis; factum quod ferè juventuti indulgetur: sed postea ejus conscientia ei dictabat, hoc fuisse crimen plurimis lacrymis piandum, cóque magis quoniam nullà fructus dulcedine illectus id fecerat, fed furtum (ut ipfe ait) von fructum cupiebat, & furatus est tantum defiderio & studio quodam furandi. Eodem respectu Judas dici potest osculo suo graviùs peccasse quam Petrus perjurio; quis alter ex obstinatione animi osculum Domino impingebat, alter metu subito correptus & consternatus Dominum abnegabat. Eodem modo dijudicare licet inter eos qui facrofancta Dei pignora contumeliosè & pervicaciter contemnunt, & eos qui extremo metu perculfi transgrediuntur. Sed ut de eo quod Bellarmino incredibile videbatur fidem fuadeamus, responsum aliud adhibemus.

Resp. 2. Non multum ab illo Cypriani abludit illud Chrysostomi, de iis qui Ecclesiam Dei contentionibus distrahunt atq; discindunt; k Magis, inquit, Christum divellum, quam milites qui corpue ejus lance à incidebant, ant fudai qui eum cruci affixerunt. En igitur facinus aliquod immanius ipsa laniatione Christi, quamvis non ità immediate in ejus personam perpetratum! Imò nonne scriptum est de omnibus Christianis perditè sceleratis, eos Filium Dei conculcare, & sanguinem testamenti pollutum ducere, Hebr. 10? In que verba Primasius; l'Apostolus incutit terrorem

Primaf. in Hebr. 10.

K Caryfol.

bom. 3. in Coloff, ad 1.

Chri

Christianis. Sed quomodo possumus illum conculcare qui ad dextram Dei Patris fedet elevatus super calos ? Dum pracepta ejus pro nihilo ducimus, dedignantes ea implere sunc utiq; caconculcamus. Sie qui libere peccant abfa; timore & panitentia Christum conculeant. Hacille : ubi eundem reatum illis tribuit qui mysterium corporis & fanguinis Christi indignè sumunt; ità ut exactè distinguat corporis & sanguinis Christi mysterium seu Sacramentum ab ipso corpore & fanguine ejus: & nihilominus illud Sacramentum tanguam cibum communem æstimare, est ex mente Primasii Chrifinm ipfum conculcare. Unicum testimonium subjungam Optati contra Donatistas, à quibus Sacerdotes Catholici Aagellabantur ; " Judeos imitati eftis : Illi injecerunt manus " Quat. Christo in cruce ; à vobis percussus est in altari. Unde jam contr. Parpater, tantum abesse ut hujusmodi Patrum phrases effentia. lem corporis Christi præsentiam hic in terris arguant, ut Christiani quorum vita est scelerata & pœnitentia expers, ex contemtu testamenti Christi, personam Christi ipsam, absentem licer & in coelis regnantem, haud minus hie conculeare dicantur.

Resp. 3. Denique, reatus propter contemtum hujus Sacramenti peræquè contrahi potest contumaciter contumelioféque non edendo ac profane edendo. Hac lux olimaffulfit Theologis vestris Coloniensibus: qui in Concisio fuo definiverunt in hunc modum ; " Qui hunc panem vita, "cencil.Coinquiunt, accipere non defiderant, Capernaitis deteriores fait, lon de Adin Filium Dei peccantes, & corpori & Sangaine Christi comumeliam inferentes. Videtisne jam telam ilfam quam Textores vestri tam artificiosè elaborarunt, ità tandem disfolvi protinus ut per cam nihil minus probent quam corporalem Christi præsentiam in Eucharistia ? Post hos Manducantes, introducunt Pontificii Objectiones de Christo edente seipsum, & rationem attexunt.

244 Part. II. Class. 4. Cap. 5. Sect. 1.

CAP. V.

Objectiones ex Patribus, quasi de Christo comedente seipsum.

I. Ex Chryfostomo.

SECT. I.

"Valent.
De vera
Christi prafent. punts.
1. \$. \$. \$.
DuodeCimo.
"Chrysos.
bom. \$3 in
Matth. p.
663. (ub fimem.

Ilud observatione dignissimum est, inquit a Valentianus Jesuita, quòd asseverant Patres Christum ipsum in ultima Canacomedisse in hocsacramento summet corpus & bibisse proprium suum sanguinem. Audiamus Chrysostomum, b Desideravi hoc pascha vobiscum comedere, quò vos faciam spirituales. Ipse quoq, bibit ex eo, nè dicerent quòd ejus sanguinem bibimus & carnem comedimus, ac ideo perturbarentur. Nam quando de his prius verba secit, multi solummodo propter verba scandalum passi sunt: Nè igitur tunc id quoq, accideret, primus ipse hoc secit, ut tranquillo animo illos ad communicandum induceret; propterea suum ipsius sanguinem ipse bibit. Hactenus Chrysostomus. De quo argumento etiam Peronius Cardinalis, Hic Pater, inquit, tremesacit Sacramentarios.

Resp. Siccine veró ? an quia Christus prius bibebat nè difeipuli turbarentur, ideo sanguis ejus essentialiter inerat in calice ! Ridiculé; cùm ratio vera præbibendi posset esse, nè eum proprium suum sanguinem bibisse suspicarentur. Nam omnis ejusmodi horror qui oritur ex opinione Bibendi sanguinem, non sanguinem bibendo sed sanguinem non bibendo tollitur: nec enim quisquam horrorem abjicit bibendi sanguinem, cui persuasum est, esse vinum mutatum in sanguinem, de quo bibiturus est. Quod per hoc liquidò constet, quia discipuli illud quod jam intus in poculo inclusum

clusum esset non potuere discernere. Illa igitur ipsa præbibitio Christi, qua erant discipuli inducti ad bibendum. credentes Christum nec velle nec posse fanguinem suum bibere, illis omnem dubitationem meritò excutiebat. Ex quo sequitur, phrasin Chrysostomi de bibendo sanguinem Sacramentalem prorfus effe & impropriam; qualem fignificant illa Christi , Hicest sanguis mens : bibite ex hoc omnes : ut ex Patrum ferè omnium suffragiis copiosè probavimus. Proinde in fumos abire vestrum dignissimum scilicet argumentum quis non videt ? Cujus præterea vanitas cernitur ex Ambrosii parallelismo Eucharistiæ cum Baptismo; · Forte dices, inquit, Speciem fanguinis non video. Sed habet · Ambrof. ! similitudinem : sieut enim mortis similitudinem (viz. in Ba- 1.4. De Saptismo) suscepisti, ità similitudinem pretiosi sanguinis bibis, ut nullus horror cruoris sit. Sic ille. Ergò non aliter horror sanguinis ex præsentia in Eucharistia, quam horror de morte Christi in Baptismo tollitur ; nimirum per solam similitudinem & repræsentationem, tam sanguinis quam mortis expertem.

### II. Ex Hieronymo.

m

7.

et, ıi-

ut. 0-

ta-

di-

in

Te,

ur.

en-

non

bi-

um

idà

in-

um

#### SECT. II.

CEcundò, objicitur locus Hieronymi; Nos audiamus Hieron. Jeanem, quem fregit Dominus deditq; discipulis, effe corpus ad Hedyb. Domini Salvatoris. & infra; Nec Moses dedit nobis panem verum, sed Dominus Fesus ipse conviva & convivium, ipse comedens & qui comeditur. Ex his Bellarminus; b Hunc lo- b Bellarmil. eum effe pro nobis, dubium effe non potest, tum quia declarat Hie- 2. De Euch. ronymus panem illum non esse panem materialem sed ipsum Domini corpus, tum quia non verè diceret Mosem non dedisse pa- presentia nem verum, i. e. Christi corpus, si Eucharistia non effet corpus Christi, in Christi nisi significativé. Sicille; qui Hieronymum veluti 1,5 5. obtorto collo trahit in partes suas, ut Responsiones indicabunt. Refp.

Valent. De

Hieron in

telligi, ex Hieronymo discimus: Quia verbis proximè sequentibus vocat id quod bibit Christus genimen vitis, & vinea Sorech. erat igitur verum vinum. At dixit illud effe corpus Christi verum. Nil obstat, teste eodem Hieronymo; · Quando dicit Christus, Qui NON COMEDERIT COR-PUS MEUM, ET BIBERIT SANGUINEM MEUM, &c. Licht & in mysterio possit intelligi, tamen verius corpus Christi & Sanguis ejus est sermo Scripturarum. Sic ille. quod profecto ablg; impietate non potuisset Hieronymus dicere, si in Eu. charistia essentialem præsentiam gloriosi corporis Christi credidiffet. Imò verò ex hujus sancti Patris testimonio hoc docemur distinguere inter effentialem & mysticam corporis Christi præsentiam : hanc statuit ; in my sterio, inquit : illam non attingit quidem. Hoc confirmat comparatio inter mysticum corpus Eucharisticum, & metaphoricum corpus ejus, nempe Sermonem Evangelicum, quem vocat verilis corpus Christi: Ratio est, quia Sacramentum omne est tantùm visibile verbum Dei, ità ut passio Christi & sanguis ejus in ipso Evangelio clarius & magis articulate exprimitur quàm in ullo Sacramento repræfentari possit. Hæc responfio Cardinalis ineptum argumentum retundere possit, ut & quæ jam seguitur pudorem illi incutere debuit.

Hieron.

Resp. II. Hieronymus paulò post verba objecta Christi verba recensens, d Meus et bus est, ut factam voluntatem ejus qui me misit Patris, et impleam opus ejus, subdit, faciamus igitur voluntatem ejus qui misit nos, & impleamus opus ejus, & Christus nobiscum bibet in regno Ecclesia sanguinem suum. Animadvertite: Hieronymus, qui dixit Christum convivam & convivium esse, comedentem & comessum, ubi loquitur de tempore quo communicabat cum discipulis, ipse pariter per suturum tempus, bibet, docet Christum adhuc quoq; & usq; ad ejus adventum novissimum (etiam extra Sacramentum) bibere sangui-

12 6770

nem suum in Ecclesia eum omnibus qui studiose Dei voluntatem faciunt. quæ est luculenta explicatio sensas hyperbolici in verbis Hieronymi, & fatis coarguit Cardinalis oscitan-

tiam vel pervicaciam potiús.

Resp. III. Imò etiam ipsa absurditas Adversarios meritò deterreret ab interpretatione literali. Quisquamne enim ut revera edat corpus fuum ? ut os ab eodem ore fumatur ? dens dentem eundem elidat? guttúrq, devoretur à feipfo? vah, quantæ hæ præstigiæ! Discant igitur nobiscum Adversarii sanam solidamq; Hieronymi doctrinam intueri atq; tueri; viz. Christum, ut convivium, corpus suum præbuisse nobis revera cibum animarum spiritualiter sumtum; & pariter convivam fuisse, quoad ejusdem sui corporis Sacramentalem sumtionem, propter signati ad signum inviolabilem relationem. Quod Moses facere non potuit; quia etiamfi ille crediderat in Christum incarnandum, tamen Christicorpus ut incarnatum suis tradere non potuit, nè Sacramentaliter quidem.

# CAP. VI.

Objectio historica, ex calumnia Ethnicorum de Christianorum Manducatione infantis in Eucharistia, tanquam ex Justino Martyre.

Firstatem prasentia corporis Christi, objicit Valen- Valento. tianus Jeluita, fecundum veterum Patrum fententi- 1. Depream atque fidelium omnium qui unquam fuerunt, confirmat clarissime suspicio Gentilium. Nam quia fideles constanter profitebantur corpus & Sanguinem Christi esse in Eucharistia, ideo Gentiles comminiscebantur cos esse Anthropo-

fent. Christi in Euch. S. S. & Bellarm. infra.

phigos,

Mald.

tom. 1. De Sacram.6.

de Euch. p.

De Haref.

c. 27. & E-

e Lorin. in

Sap.c. 13.

1.22.ad n.

18. Jub f.

36. · Albaspin.

mem.

d Baren.

ref.49.

126. ex Augult. L.z.

phages, ebig, accusabant de nescio que Infanticidio; ut videre est apud Tertullianum & alios. Sic illes & post eum.in-

ter alios, Bellarminus.

Ref. Infignis est horum Pontificiorum (ut mitissime loquar) ignorantia; quam Pontificiorum aliorum ingenua confessio deteget jam atque redarguet. Nam Tertullianus & Autores alii quos Valentianus citat, de Infanticidio quidem mentionem amplam habent; at de eo ut perpetrato in Eucharistia fidelium Christianorum, nè 20 quidem, sed planè contrarium. Rem expediet Maldonatus Jesuita: b Haretici Montanista infantem conspersum fa. rina folebant compungere, & Sanguinem expressum farina miscere, & ex eo panem efficere ad Eucharistiam. Unde credo natam fuisse illam notam quam Gentiles inurebant Chri-Stianis , quod infantes occiderent. Idem Lorinus Jesuita credidit de Hæreticis Gnosticis; A quibus, inquit, es. lumnia ea in Catholicos derivata est, ut Apologiarum pro piphan.Ha-Christianis meminerunt scriptores. Item Cardinalis & Baronius isthoc infaniæ tribuit Gnosticis, ex Irenæo, lib. r. cap. 24. Imò verò nuperrimè Episcopus Albaspinensis Gallus, Ann. 120,2 ex Apolog. cap. 7, &c. afferit ex conventu in Agapis impie natam effe illam calumniam : quod plerig, inquit, non animadvertentes, perperam de Eucharistia explicarunt, que 1.1.0bferv. mane celebrabatur, fed Agapa nocte fiebant. Hæc ille. Equidem ab Adversariis nostris in hac parte libenter sciscitarer, quotæ ætatis Christus fuit cum in cœlum asscenderit (cujus nos quoque memoriam in Sacramento celebramus) quod tunc in Eucharistia infans esse existimaretur?

& Bellarm. L. 2.De Euch. c.4. ex 74-Sin. ad Imp. Anton.

Enimyero insurgit Bellarminus, f Justinus scribebat, inquit, Apologiam ad Antoninum Imperatorem pro Christianis, quibus prater alia crimina objiciebatur manducatio carnium humanarum in sacris; & tamen de Eucharistia agens profert verba Christi, Hoc BST CORPUS MEUM; & afferit panem Encharistia non effe panem communem, sed carnem Christi. Et-

ras,

ras, Bellarmine; (necesse enim est ut te interturbem): Non vocat mina, carnem, fed mooth, cibum ex quo sanguis & carnes nostra per mutationem aluntur. quod proprie de corpore & sanguine Christi ipsi Pontificii interpretari abhorrerent. Sed pergit Bellarminus, ut nos cornuto suo dilemmate, quoad possit, transfodiat; Cum Justinus de Eucharistia agens non fecit ullam mentionem tropiaut figuræ, itaque insolubile manet, inquit, boc dilemma: Aut poterat Justinus vere dicere carnem Christi à Christianis solum in signo manducari, aut non poterat : Si poterat, pravaricator fuit cause Christiana: nam odiosissimam reddidit fidem, & auxit criminum suspicionem, cum posset uno verbo & fidem probabilem facere & crimen diluere : Si non poterat, certe ideo non poterat quia verè & non in signo tantum datur nobis comedenda Chri-Sicille.

Resp. 1. Non necesse suit Justino verborum Christi sensum figurativum apud Ethnicos exponere: 1. Quia Ethnici ipfi fatis noverant verba in mysteriis usurpata tantum mysticam & figurativam interpretationem admittere, ut ex Justini eadem Apologia noster Cl. Isaacus Casaubonus accurate docuit: 8 Justinus in Apologia secunda narrat, inquit, sufate. Camalos damones in Mithra my steriis sancta Eucharistia amula-ron. Exerc. tionem quandam tradidiffe. Ecce, inquit fustinus, in mysteri- 16. is panem & poculum; sed aqua, non vini : ecce verba solemnia super symbolis proferri solita , que aut nostis aut noscere potestis. Deinde Fustinus certas voces corum commemorat, quas magna cum reverentia excipi solit as oftendit. Sic ille. & de hujusmodi locutionibus apud Ethnicos exempla dedimus\* fupra. \* claff. 1.6. 2. Nec Imperator Antoninus, nec Ethnicorum quispiam 4 5.10. Apologiam illam Justino probro vertebat. Atque ità Car-

Resp. 2. Nunc tentabo an possim dilemma dilemmate, ceu clavum clavo, expellere. Imperator ille & populus Ethnicus aut potuerunt carnalem illum & odiofiffimum fenfum

dinalis dilemma nullarum est virium.

polog. 2. vefert referi. ptum Imperatoris ad populos Afie, in bac verba; Christianis crimina ifta objicitis quæ non potestis probare.

\* Juffin.A- ex Juffini Apologia elicere, aut non potuerunt: Si potue. runt craffum fenfum manducationis humanæ carnis apprehendere, cur facinus tam capitale impunitum reliquerunt Si verò non poterant, tum ideo \* non poterant quia Justini verba nullum sensum carnalem præ se ferebant. Atque ità non se Justinus pravaricatorem, sed Cardinalis cavillatorem sese præbuit.

## CAP. VII.

De unione corporis Christi cum Communicantibus: Et de ea Objectiones ex Patribus, tanquam pro præsentia Christi in Eucharistia.

Uastio hæc, de Unione corporali Christi in perceptione Eucharistiæ cum corporibus Communicantium, eâdem gemina lance qua quæstio superior, de manducatione, suspenditur; nimirum, Propriene an improprie Corporalis effe à Patribus cenfeatur. Pontificii proprie dictum Contactum corporalem ex mysticis Patrum dictis venditant; quem nos ex difertis ac dogmaticis eorum suffragils oppugnamus. Objectionum gradus pro corporali unione funt varii.

1. Gradus Objectionum, ex dictis qua fonant Naturalem & Corporalem unionem nobiscum, o intra nos.

SECT. I.

Bellar 1 2. De Euch. c.ult. & S. ule.

Bjicit Bellarminus; a Sexta classis objectionum, inquit, sumitur ex effectu Eucharistia. Nam primo Patres dicunt

dicunt, nobus per eam uniri Christum corporaliter; Hilarius, Ny Tenus, Chry fostomus, Cyrillus Hierofolymitanus, & Cyrillus Alexandrinus, &c. Sic Bellarminus. Valentianus Jesuita addit, b Hilarium aliofque docere corporalem & naturalem b Valent. 1. unionem. Sic ille.

De Christi prafent.c.g.

1. Resp. Nos hæc à Patribus dica esse libere fatemur, sensumque eorum catholicum amplectimur, qui est planè Sacramentalis aut spiritualis: Sacramentalis, inquam, ut quemadmodum panis Sacramentalis dicitur corpus Christi, cùm tamen sit symbolum corporis; ità quia idem corporis symbolum corporaliter sumitur & corpori nostro mifcetur, ideo nomen pariter induit corporalis unionis carnis Christicum corporibus fidelium. Aut Spiritualis, etiam

extra Sacramentum. De his copiose \* infrá.

c-

ni

tà

m

ni-

ri-

0-

ır.

y-

ac

m

in-

res

ent

11. Resp. Ex Patribus, qui præ aliis Naturalem & Corporalem conjunctionem docuerunt, fuerunt Cyrillus Alexandrinus & Hilarius: quos Adversarii nostri non ignorant docere quatuorgenera Unionum cum corpore Christi, quarum Lilin Joh. quævis dica est unio corporalis, quamvis tamen nulla Hilar. 1. 8. omnium vel innuat, nedum declaret, Papisticam corporalem De Trinit. unionem per Contactum. Prima unio est propter nativitatem Christi corporalem, quod suscepit integram naturam nostram. de qua Hilarius; Qui per rem eandem unum sunt, illi natur à unum. Secunda est Ecclesiæ ceu mystici corporis unio, de qua Cyrillus; Petrus & Paulus unum unitate in Christo funt, & Petrus non eft Paulus. - Nos inter nos corporaliter unum sumus. Tertia est Baptismatis & Regenerationis unio. de hac Hilarius, Docet Apostolus ex natura Sacramentorum effe hanc fidelium Dei unitatem : Quo Touor BAPTIZATI ESTIS, CHRISTUM, inquit, INDUISTIS, -ita per rem è natura unum sunt. Quarta est Fidei unitas. de qua rursus Hilarius; Quomodo in his non naturalem intelligitunitatem, qui per naturam unius fidei unum sunt? Hæc illi. Cum igitur phrasis hæc, Corporalis unio Christi cum mostris

\* Cap.9.

e Testimonia. babentur apud Cyrill. c.26. apud

petur respectu tum Christi Nativitatis, tum Corporis ejus

De Euch.

C. 12.

mystici, tum Baptismatis seu Regenerationis, tum etiam Fidei hominum Christianorum (in quibus tamen nullus potest concipi corporalis contactus ) quâ fide potuerunt Adversarii hunc Contactum corporalem ex unione Sacramen. tali colligere, & lectoribus fuis tam infigniter imponeres Bellarminus an folvendo sit videamus. Responsionis Bel-Bellar 1.2. larminianæ fumma hæc est : d Alind est apud Hilarium, aliqua effe unum naturaliter; aliud autem, unum effe in alio naturaliter. Namut aliqua sint unum naturaliter, satis est si verè participent naturam ip fius rei in qua funt unum: & hoc modo dicit ipfe omnes fideles effe unum naturaliter per fidem, per regenerationem, &c. --- Sedut unum sit in alio naturaliter, non satis est ut participent quomodocunque candem naturam, fed necesse eft ut natura unius vere fit in alio. & hoc modo dicit Christum effe in nobis per carnem naturaliter, quia natura carnis ejus nobis vere unitur per Eucharistiam. Sic ille, tanquam ex Hilario, sed jamjam non modò ab Hilario verum etiam à Cyrillo covill. 1.9. refutandus. Nam primò, Cyrillus de propriè naturali in Job.c. 47 unione specifica (quæ est extra Eucharistiam) dixit, Christus nos habet in seipso, quoniam naturam nostram assumsit. nec tamen sequitur ut nos simus verè naturaliter in Christo. Deinde, tanquam cornicis oculum configens, Hilarius ait,

Hilar. L.S. De Trin.

nobis per Sacramenti mysterium inesse crederetur. Sic ille. Addo; Hi Patres locuti sunt de conjunctione Christi permanente duntaxat, quæ est piis fidelibus propria, nec cum Romana organica per contactum affinitatem ullam habet; ut clarissime probatur \* infrá.

\* Cap. 9. felt.8.

III. Responsio erit ex ore Jesuitarum vestrorum, qui naturalem unionem & corporalem admixtionem propriè fumtam, æquè ac nutritionem, vehementer oppugnarunt. Toletus, & Doctores hi, inquit, non fune ità intelligendi : indi-

I Nos in eo per corporalem ejus nativitatem, ut ille contra in

BTolet.Card Annot. 29. in Job.6.

ona est illis hac doctrina. Necnon Jesuita Suarez, h Hao Cententia multis Theologis vifa est improbabilis, inquit, & ali- 3. Thomas ena à dignitate & majestate hujus Sacramenti, quod non pro- pag. 812, pier corporalem conjunctionem fed propeer spiritualem institutum eft, dicente Christo, quando hoc Sacramentum promisit, VERBA QUÆ EGO LOCUTUS SUM VOBIS SPIRITUS ET

h Sugrez in

VITA SUNT. Sic illi.

11-

us

0-

d-

n-

e? 1-

ua.

er.

iofe

0est

est Te

bis

0,

lo

ali

us

13-

le-

it,

111 le.

1-

m et;

ui

riè

nt. din

na

Secundò objicitur à Bellarmino Chryfostomus: 1 Do- 1 Bellar, La. navit se nobis Christus, inquit, per Eucharistiam, ut habeamus De Euch. eum intra nos, &c. Sic ille. Non minus seriò seduloque c. ult. Valentianus, ut probet admixtionem carnis Christi cum Gree Val. nostra per corporalem contactum ; Cyrillus Alexandrinus, ubisuprá. inquit, lib. 10. in fob. cap. 13. ( de has unione corporali) dicit, Quemadmodum siquis igni liquefactam ceram alii cera similiter liquefacte ita immiscuerit, ut unum quidex utrisque factum videatur : fic communicatione corporis & fanguinis Christi ipse in nobis est, & nos in ipso. Sic illi. Quibus (nobis tacentibus ) Jesuita Suarez duplicem solutionem lectori suo porrexit. 1.1 Omnes recentiores, inquit Suarez, qui de hos 1 Suarez in Sacramento contra hareticos (cribunt, istas Patrum locutiones 3. Tho. difp. simpliciter accipiendas censuerunt. & inter autores numerat \$220 nominatim Algerum, Turrecrematam, Roffensem, Hosium, Turrianum, imò etiam & ipsum Bellarminum, præter aliquotalios qui contra Protestantes scripserunt. In quo proverbium ratum fieri dicimus, Veritas odium parit. Cum tanti Autoris ( quem tota Jesuitarum familia atque societas nemini secundum æstimat) confessionem tam ingenuam habemus, quidni hîc gradum fistamus, ut longioris uberiorisve responsionis molestiam declinemus? Sed instituti officiique nostri ratio postulat, ut, quoad possumus, Adverfariis omnem objectandi anfam eripiamus.

2. Contra utramque conjunctionem & commixtionem Suarez rurfus compellandus est: " Dixit Chryfostomus, in- "Sures, ubi fuera, quit, Christum commisceri cum nobis. Cyrillus Alexandrinus 5.3.

adfert.

in 3. Thom. disp. 204. c.4. S. Cerz

adfert similitudinem liquefacta cera com alia cera liquefacta conjunctionis. Denique, Hilarius lequitur de naturali unione earum. Sunt qui has locutiones accipiunt simpliciter: sed improbabilis est corum opinio, co à majestate corporis Christi aliena. Necnon Jesuita Vasquez, a Cyrillus usus ost, inquit, semilitudine cera liquefacta: Sed non Physicaest bac unio nostra cum Christi corpore, sicut à duabus ceris: nec sit conversio unius in alterum, sicut sit in nutritione animalis naturalis, neque ullus sana mentis id asservet. Sic ille. Qua igitur, malum! est horum hominum pervicacia, istas nuclas locutiones Patrum Protestantibus objicere, quas (ut clarè, liberè, dextréque ab ipsis Jesuitis conceditur) in sensu literali absque derogatione à Christi & Sacramenti ejus majestate nemo sane mentis accipere potest.

II. Gradus Objectionum ex Patrum dictis hujusmodi, Corpus Christi nobiscum non folum side, sed reipsä uniri.

#### SECT. II.

Bellarm.
ubi supiá.
b Chrysoft.
hom.45.in
Joh. & 83.
in Matth.

Dicunt alis, inquit Bellarminus, conjungi nobis Christum non solum per sidem & charitatem, sed re ipsa per Eucharistiam, b Chrysostomus, Cyrillus Alexandrinus, &c. Hisce Patribus Valentianus Hilarium adjungit, quasi qui præsentiam corporis Christi in Eucharistia insolubiliter confirment. Verum (quod non sentiunt homines vecordes) ab hisce Patribus apertissimè refelluntur. Exempla dabimus.

Chryfost.
bom.60.ad
pop.Antioch & bom.
83.in Mat.
Obj. à Bellarm.1.2.De
Euch.6.22.

I. Chrysostomus; Non sufficit ipsi, inquit, hominem seri, slagellis interim cadi: sed nos secum in unam, ut ità dicam, massam reducit: neque id side solim, sed re ipsa nos corpus suum essici. Hoccine quicquam facit pro literali sensu corporalis Contactus Christi in corporibus Communicantium? Non dixit Chrysostomus, Christum corpus suum re ipsa nostrum facere, sed facere nos re ipsa corpus suum.

quod

quod propriè dici nemo nisi febricitans somniaret. Quid, quod corpus Christi dicitur in unam maffam reduci cum corporibus noftris? cujus literalem fensum Commixtionis Jefuitz alii modò, ut Sacramenti majestate indignum, repudiarunt.

II. Hilarius pariter de Regeneratis; 4 Unum sunt etiam 4 Hilar.18: natura, quia his Baptifina unum est, non tantum volun- de Trinit.

tate.

115

ce

n-

ir-

ab

us.

f-

di-07-

nfu

an-

um

m.

bot

III. Necnon Cyrillus, de Unione quam cum Christo habemus ex Nativitate ejus, quamq; vocat ille naturalem, Consideremus, inquit, si ad unitatem voluntatis naturalem cyrill.Aetiam invenire possimus, per quam nos inter nos, & omnes lex luin Deo colligimur. Quæ non magis faciunt ad unionem Christi nobiscum per corporalem contactum in Eucharistia quam in Baptismo, aut quam nativitas Christi facit ad carnis ejus cum nostra propriam commixtionem.

### III. Gradus Objectionum ex Patrum dictis, de Nutritione corporum nostrorum per corpus Christi.

#### SECT. III.

Icunt Patres, inquit Valentianus, corporanostraper uni- "Valent. Donem cum corpore Christi nutriri atq; augeri : Inter ques eft b Irenaus. Sic ille; qui potuit etiam Justinum & a- brents. lios adjungere. Et hoc ei cum aliis argumentum speciosum esse videtur ad materialem præsentiam Christi per contadum efficiendam.

1. Resp. Imò verò Bellarminus socii sui Valentiani importunitatem retundet: Non est novum apud veteres, inquit, Ellom.li.
a prasertim Irenaum, Hilarium, Nyssenam, Cyrillum, Cralios, 6.45. Sc. ut Eucharistia dicatur alere corpora nostra. Sed non intelligunt cundo re-Patres, cum hoc dicunt, Eucharistia nutriri vel augeri morta- spondeo. lem substantiam corporis nostri : sic enim facerent Eucharistiam cibum ventris, non mentis; quo nihil absardius fingi potest ..

potest. Sic ille. Nemo cui veritas est cordi, Cardinalem ob

hunc fuum candorem non exofcularetur.

2. Resp. Hujusmodi Patrum dicta satisfacere possum omnibus serè objectionibus quæ de Manducatione carnis Christi à vobis afferri solent. Nam cùm non alio schemate soquendi dixerunt, nos manducare corpus Christi, aut, quod præsens est in Eucharistia esse corpus Christi, quàm nos, eodem corpore corpora nostra nutriri atque augeri, (quod propriè intelligi posse, Cardinalis negat strenué) certissimum argumentum est, alias eorum phrases omnes qua Manducationem aut Unionem ullam corporalem oleant, nudè Sacramentales esse atque improprias.

IV. Gradus Objectionum, quia Eucharistia appellatur Viaticum.

#### SECT. IV.

Valent.De Christi presentia in Euch. c.6. S.Quinto.

VAlentianus Jesuita, a Prasentia realis Christi probatur, inquit, quod magna religione Eucharistia pro salutari viatico semper habita & usurpata est ab his qui è vita discede-

rent. qua de re Chrysoftomus & alii. Sic ille.

Verum quidemest, fateor, in Liturgiis Græcis Eucharistiam i poblior mis Considium appellari: & à Niceni Concilii Patribus exhortationem hanc Christianis omnibus traditamesse, Siquis egreditur è corpore, ultimo & necessario viatico non privetur. Sed ergone præsentiam Christi materialem conceperunt? Non est hæc vera illatio, sed illusio potiús; quandoquidem antiqui Patres viatici virtutem Baptismo pariter tribuerunt. De Baptismo enim monet Basilius; b Mis Churundis mi isposita, Nè jacturam facias viatici hujus. Item Nazianzenus, ut consulat saluti baptizandorum, monet ut qui baptizandi munere sungitur, e ispositare, viatico instruat Christianum ad vitam æternam contendentem. Hoc parallelum argumentum Adversariorum pro præsenta

Basil. Exbort ad Baptism. "Nazian. Orat.40.

Christi corporali satis enervat atque illidit. Cujus fabros Episcopus Albaspinensis Gallus perstringit & falsitatis arguit, quòd voluerint nomen hoc viaticum effe Eucharistiæ peculiare: d Qui hoc viaticum in omnibus Canonibus Eucha- a Gabr. Alriftiam interpretantur, labuntur, inquit ; cum tot fint genera baplib.s. viatici, quot sunt modi & via ad communionem Ecclesia. obs. 11. .. Consideres nihil aliud dici viaticum, nisi quod in morte sumitur, & in alteram vitam proficiscenti prodesse potest. - Praterea, Baptismus, Confirmatio, & Absolutio, quando morientibus impartiuntur, quidni viatica cenferi possint ? Sic ille, infigniter docus Episcopus, & Antiquitatis sagax indagator.

V. Gradus Objectionum; quia dicimur per Eucharistam fieri confortes Divinæ naturæ.

#### SECT. V.

DAtres dicunt, inquit Bellarminus, per hujus Sacramenti . Bellarm.l. I perceptionem nos fieri Divina confortes natura,ut Cyrillus 2.De Euch. Hierosolymitanus, & alis. Hæc ille, pro corporali Christi

n-

vi-

ri-

fio

34-

ili-

us.

no-

is.

loc

ntia

rifti

præsentia in nobis. Respondeo; Ergóne mens Cyrilli Hierosolymitani fuit præsentiam corporis Christi essentialem hac ratione suadere : Cyrillus Alexandrinus consequentiam hanc facilè negaffet : Nam ille, b Chriftus, inquit, nos in feipfo habet, quo- Cyrill.Aniam naturam nostram assumsit, & corpus nostrum corpus Verbi factum est, & nos Divina natura participes facti sumus. Sicille. De hac unione quæ fit extra manducationem Euchariftiæ ex professo testatur Jansenius: e Propter veram u- Jansen. nionem natura nostra cum Divina per Spiritum Christi, quo Concord. in efficimur confortes Divina nature : In Hoc, ait Fohannes, COGNOSCIMUS QUOD IN EO MANEAMUS, QUONIAM DE SPIRITUSUO DEDIT NOBIS. Quinctiam magnus Athanasius, de omnibus fidelibus regeneratis per Baptismum, d Per

lex.lib.9. in Job.c.47

Part. II. Class. 4. Cap. 7. Sett. 6,7.

Athan. 0vat 4. adverf. Arian.

258

d Per Verbi carnem, inquit, (id est, per Christum incarnatum) nos Surosuusa, deificamur. En per Baptismum nos tum carnis Christi tum etiam Deitatis ejus sumus participes! Ecqua tamen hic corporalis Christi Contactis vel umbra cernitur?

VI. Gradus objectionum; Nos effe os ex offibus ejus.

SECT. VI.

"Valent. ub fupra.

bch yol in Epbesserm. OBjicit a Valentianus; Irenew lib. 5. cap. 2. dicit bine Omembra nos fieri ex carne ejus. Respondeo; Si hinc corporalis præsentia sequitur, quidni perinde ex Baptismo in baptizatis? de quibus Chrysostomus, b Quomodo ergò sunt, inquit, caro ex carne ejus, & os exossibus ejus? Sunt qui sanguinem dicunt & aquam; verum nibil est: sed quemadmodum ille sine virili congressu natus est ex Spiritu sancto, ità & nos essicimur lavacro. Sic ille. Verum sensum vester Estius explicat, ubi (nullà habità relatione ad Eucharistiam) dicit, Ex ossibus ejus sacti sumus, in quantum sumus bumana natura cum illo participes. Essectum seu consequentia ultima restat.

Epbes. 5.

YII. Gradus Objectionum ; quia dicitur Encharistia Pignus immortalitatis corporum nostrorum.

#### SECT. VII.

Optat.l.6.
contra Parmen.
Bellarm.L
De Euch.
G.17.

Objicitur à Cardinali Optatus: qui de Eucharistia participanda loquens, \* Unde, inquit, à multis pignus salutis aterna, & tutela sides, & spes resurrectionis accepta est. De hoc testimonio admodum gloriatur Bellarminus: b Ex es què de Eucharistiam vocat Optatus pignus salutis, tutelam sidei, & spem resurrectionis, probatur ipsum verum & propriè dictum corpus Christi prasens esse. Et rursus, quasi hoc argumentum esset eximii ponderis, Praterea, inquit, vocant (scil.

(scil. Patres) pretiosum corpus, pignus falutis, &c. Vide Optatum, Chrysoftomum, Ephrem, Augustinum, & alios. Denig; Dicunt, inquit, corpora nostra resurrectura, quia uniuntur cum Christi corpore. Sic ille; & fortaffe aliquanto importuniùs, propter autoritatem Concilii Tridentini, ubi hoc Sacramentum dicitur datum ut d pignus felicitatis & gloria.

Bellar.1.2. De Euch. cap.ult.

d Concil Trid. Seff. 13. cap.2.

I. Refp. Vidimus sane (ut nos monuit Cardinalis) Patres allegatos, & alios, à quibus didicimus nihil effe hoc argumento vanius aut futilius, addo, nec caufe Adversariorum repugnantius: Id quod Baptismi parallelum declarat. De quo (quamvis nullam in se contineat materialem Chrifti præfentiam ) Basilius, e Baptifmus, inquit, ad refurrettio- e Bafil. in nem arrha eft. item Theodoretus, Baptifma eft, ait, pignus & arrha futurorum bonorum & resurrectionis. Imd etiam I Theod. Dimagnus Athanafius de Baptismo inpanto multo quam quisquam de Eucharistia; & Nos in Baptifmo regenerati, inquit, ex aqua & Spiritu fancto in Christo vivificamur, dein de & Albanaf. yeine, a'sha' hornir hoyadelme tie ouquie da tie ned Good hipsy, ut caro nostra non sit deinceps terrestris, sed verbificata propter Dei p. 486. Verbum. i. e. Deificata per Christum, qui est illud Verbum quod pro nobis caro factum est & incarnatum ex carne no-

Exbort. ad Baptifm. vin. decret. Epit. de Orat.4.comtra Arian.

2. Resp. Vidimus præterea \* supra, apud Hieronymum, Primasium, & Gaudentium, Eucharistiam pignus appellari, sed ranquam hominis peregrè proficiscentis. quod est corporalis absentiæ Christi ab Eucharistia argumentum compertiffimum. Hactenus diandame, quafi feuto ufi, caufam nostram defendimus: Nunc argumentorum telis Adversarios conamur percellere.

ftra.

20 f-

1-

il.

CAP.  $R_2$ 

Protestantium Demonstrationes ex Patribus, adversus manducationem corporis Christi per Contactum, qui est status quæstionis.

SECT. I.

Beller.1.2. De Euch. C.4.

Om dieunt Patres, inquit Bellarminus Cardinalis, corpora nostra ali corpore Christi, non intelligunt Eu-I charistia nutriri vel augeri mortalem substantiam corporis nostri: --- sed intelligunt per Eucharistiam ali corporanostra ad immortalitatem, idest, suscipere ex contactu carnis Christi vim quandam seu dispositionem ad gloriosam resurrectionem & vitam immortalem. Sic ille. Nempe conjunctionem & unionem corporis Christi cum corporibus sumentium vult in solo Corporali contactu consistere. Peronius Cardinalis clarius; b Organon unum, que accipimus Chri-Republ. Ec- Stum objective & intellectualiter, eft fides : alterum verò, quo Christum realiter sumimus , est os , or manducatio, cum vero contr. Pleff. contactu corporali. & rurfus inquit, Corpus Christi nos immediate per fuam substantiam contingere : & id,inquit,est quod 844.0 852 nos sustinemus. Sic ille, absque ullis ambagibus.

Tefte Archiepif.Spalat.l.s. De cles.c.6. ex Peron.traft De Euch. p.

> I. Demonstratio nostra è Patribus ; ex Pontificiorum ipforum confessionibus.

> > SECT. II.

CUperiores Adversariorum objectiones ex Patrum dictis, Opro corporali Contactu corporis Christi, ipsorum Pontificiorum interpretationes labefactarunt, qui locutiones has, viz. frangi, manducari, teríque corpus Christi, in sensu proprio

proprio acceptas, falsisimas, & pariter Unionem eam, ut & Nutritionem, Augmentationemque corporum nostrorum per Christi corpus factam, majestate Christi & Sacramenti corporis ejus indignam esse judicarunt; ut \* suprà \* Cap.3. ostendimus. Istis nunc adjungimus superiora Patrum testi- 5.1. monia de corporali Conjunctione Christi, quæ Calvinus per hyperbolen dictaeffe interpretatus est, ut ita eximiè commendarens hoc Sacramentum, non quod proprie effe fenferint. Sicille; & propterea à Vasquesio Jesuita Hereticus audit. " Vasque, in Veruntamen fatetur idem Jesuita, Neque defuerunt Complu- 3. Thom. tenses aliqui (hi autem erant Pontificii Doctores Theologi Hispanici ) qui eodem modo explicarunt. nempe codem planè modo quo Calvinus. Quid autem Jesuita Suarez tandem ? Propter has & similes Patrum locutiones, inquit, & Suarez. in multi autores simpliciter concedendum existimant, fieri corpora- 3. Thom. lem unionem inter nos & Christum per boc Sacramentum, &c. Sic ille. Quâ quidem ingenuâ confessione præfractum Adversariorum nostrorum ingenium palam detegitur, quòd non nisi in Protestantes odio, velut cestro, perciti eorum causam oppugnarunt.

II. Demonstratio contra corporalem Contactum; Quia Patres literalem sensum manducandi corpus Christi ut Capernaiticum abominati funt.

SECT. III.

7 Erborum Christi ad Capernaitas Joh. 6. Nisi manducaveritis carnem meam, item, Verba qua locutus sum vobis sunt spiritus & vita, interpretes quærimus? Præsto adeft I. Tertullianus; \* Etfi Christus ait, inquit, carnem nibil . Tertull. prodesse, ex materia dicti dirigendus est sensus. Nam quia du- De resurrum & intolerabilem existimaverunt sermonem ejus, quasi vere carnem fuam illis edendam determinaffet, ut in firitu difoneret fatum falutis, pramifit, Spinitus Est qui vivi-

FICAT.

FICAT. Sic ille. Per verba illa, quafi verè carnem, verè corporalem rationem manducandi omnem tollit, ut veritatem realitatis spiritualis stabiliret. Neque sermonem de manducando carnem Christi durum vocavit, tantum ob barbarum fenfum comedendi eam dentium morfibus, verum etiam propter qualemcunque corporalem verè edendi ratione, five trajiciendo eam per linguam in gulam, five deglutiendo & demittendo in stomachum, five (quod Pontificii profiteri non erubuerunt) per ejectionem in latrinam. ut taceam (confitentibus \* Adversariis) Adveram omnem manducationem veram rei manducata attritionem divisio-

\* Supra, cap-2.5.4.

néma, in partes necessario requiri.

II. Origenes in illa verba Christi, NISI MANDUCAVE. RITIS CARNEM MEAM BY BIBERITIS SANGUINEM MEUM; b Si fecundum literam fequaris hoc quod dictum est. occidit hac litera: sinvero spiritualiter, non occidit, sed est inco Spiritus vivificans. Responder Cardinalis, e Rette dicit hoc loco Origenes, Litera occidit, de co fen su quo verba Christiaceperunt Capharnait e, qui putarunt edendam Christi carnem quomodo comeduntur catera carnes, id eft, eam lacerando de consumendo. Sed exponi possunt partim ad literam, partim figuraté : ad literam, quoad substantiam rei & manducationis; figurate autem, quoad modum manducations, ut videlices fenfus sit, Manducandam verè Christicarnem, sed sineulla sui la sione. Sic ille; mirus sanè artifex, qui potest ex quovis ligno facere Mercurium! Litera ( seu sensus literalis ) occidit, air Origenes. id eft, ait Sophista, non vera carnis manducasia, sed modus manducandi. cum tamen Origenes plane oppugnet substantialem modum manducandi, ad quem requiruntur (confitentibus \* fuprà Jesuitis) carnis Attritio, & in partes Divisio. Cardinalis tamen per eam rimam evasurum se sperar, quòd neget corpus Christi cum ulla ejus lafione manducari, quali modus edendi quid fine l'afione tolleret literalem fensum edendis certe non magis quam li-

teralem

Drigen. bom.7.in Levit.c.10. E Bellar .L.2. De Euch.c.8

teralem sensum corpus Christi deglutiendi & trajiciendi in stomachum; quos modos Pontificii assignant manducationi corporis Christi. Quòd si devorationem spectemus, Scriptura facra meminit Jonæ à ceto devorati absque ulla corporis ejus læfione. Imò & fancti Patres à literali fenfu abhorrentes, figurativum statuerunt, quem opposuerunt omni propriè dicto corporali modo edendi: Quod patet; quia à Christo edocti Spiritum effe qui vivificat, nullum modum agnoscunt nisi aut Sacramentalem in signo vel re ipsa spiritualem. Est insuper Cardinalis responsum perquam ridiculum, Quod corpus Christi immortale dici possit dentium morfibus lacerari absque ulla ejus sensuali læsione. Postremò, quamvis ex Pontificiorum modo manducandi nulla sequatur læsio corporis Christi, attamen ex eo modo terendi, deglutiendi, trajiciendi in stomachum, inter viscera condendi juxtà & evomendi, ac denique in latrinam egerendi, dignitatis & majestatis læsio aliqua sequatur necesse est. Nec enim sunt omnes Pontificii adeò mucosa naris,ut læsionem hujusmodi non sentiant juxtà fastidiantque. Estius etenim, ut Ubiquitismum oppugnet, rationem hanc urget premit que acriter; d' Comra dignitatem Christi effer, in- d'Estius, in qualibet vilissima creatura 4. Sent dost. d in fordidis quibufque locis effent, - & cum terra conculcari pedibus nostris dicatur. Sicille.

III. Chrysoftomus: CARO NON PRODEST QUIC- chrysoft.in QUAM, Hat nihil carnale habent, inquit, fed myftice & Spiris Joh. bom. 46 tualiter intelligenda funt: Taura par idir oupunir ixora, id axan-Sher oupunlu! i. c. Hac nibil carnale habent, neque carnalem ullam confequentiam. Pergit Chrysoftomus ; Quid autem est, inquit, carnaliter intelligere ? simpliciter ut res dicuntur, neg, aliud quippiam excogitare. non enimità judicanda funt que videntur, fed myfteria omnia interioribus oculis consideranda, boc eft, firitualiter. Sicille. Quibus verbis aperte damnat non modò fensum omnem carnalem, verum etiam omnem car-

nalem confequentiam. At quivis corporalis contactus, five ore, gutture, stomacho, ipsisve visceribus factus, est consequentia verè & per se carnalis, etiamsi invisibilis sit, & mentis tantum oculis intuenda, quanto magis ubi plures consequentiæ paulò horridiores comitantur, de corporali Attritione, Devoratione, Commixtione usque ad nutritionem tandem! Verbo dicam; Corporalis contactus nullus propriè spiritualis magis quam propriè spiritualis aliquis verè corporalis dici potest.

August. De doctrin. Christiana, lib. 3.c.16.

IV. Augustinus : ejus regula est generalis : fsi praceptivalocutio flagitium aut facinus videtur jubere, aut utilitatem aut beneficentiam vetare, figurata est. NISI MANDUCAVE. RITIS, inquit, CARNEM FILII HOMINIS, &c. facinus vel flagitium videtur jubere. Figuraest ergo, pracipiens pafsioni Domini esse communicandum, & suaviter atq; utiliter recendendum in memoria, quod pro nobis caro ejus crucifixa & 2 Bellarm.l. vulnerata fit. Sic ille. A Bellarmino respondetur, & Figuram ponere Augustinum in his verbis, ratione modi sumendi carnem Christi, non ratione substantia ipsius rei. Non enim vult dicere carnem Christi tropice dictam manducari, id est, panem quo fignificatur caro; nec veram carnem tropice manducari, fi effentiam manducationis (pettemus, que folum requirit ut verus cibus ab ore trajiciatur in stomachum per instrumenta vitalia: Sed vult dicere tropice manducari, quoad modum: nam ordinarius & proprius modus manducandi carnem eft ut ea visibiliter secetur in partes, & paulatim sumatur, & cocta, non cruda, &c. Caro autem Christi sumitur integra, & invisibiliter, & fine ulla sui lasione : quare non propriè fed tantum figurate Christi caro occiditur & laceratur in manducatione. reprasentamus enim Christi passionem. Sic ille. Hujus Sophistæ latebræ & subterfugia multa sunt. sed extrahendus est.

1. De Euch. c.7. \$. Ad ult.

> Primò, in eò quòd ait tropicam locutionem dici quoad modum non quoad substantiam manducandi, contradicit

tradicit Augustino, qui generalem regulam de substantiali modo manducandi tradidit. At modus per carnalem contadum ex ea parte, fatis literalis, adeóque substantialis, est.

Secundò ait hunc literalem sensum approbandum esse. trajiciendi corpus Christi in stomachum per instrumenta vitalia. quafi hic esset antiquus mos percipiendi Eucharistiam : Imò verò morem edendi per attritionem, dividendo eam in partes, antiquum & Catholicum fuisse nemo ignorat, de quo paulò post pluribus agemus. Interea, Augustinus nullum alium modum agnovit præter eum quem ipse expresfit, quod est dente premere. Deinde, propriè per gulam trajicere in stomachum (quod est, fatente Costero Jesuita. propriè devorare) Antiquitas palam detestata est, ut infra patebit. Et ab hoc Augustinum penitus abhorruisse constat. ubi monuit, Quid paras fauces aut ventrem? crede er manducasti.

Tertiò, liquidiffimè omnium in loco suprà citato judicium suum accuratissimum patesecit Augustinus, quòd cùm fensum literalem ut flagitiosum exclusit, statim quis sensus non literalis intelligi debeat aperte commonstrat: Pracipitur, inquit, recondendum in memoria, quod pro nobis caro Christi crucifixa & vulnerata sit. & hunc unum sensum lite-

rali locutioni opposuit.

Quartò, rem hanc propter claritatem ejus habemus in confesso apud Pontificios qui caput sextum Johannis de modo manducandi carnem Christi tantum spirituali interpretati funt, qui fanè complures fuere : In quos valde \* fto- \* Alalden machatur Maldonatus Jesuita (quamvis opinione sua vi- in Job.6. res doctes, pies & Catholices) quod coulq; cum Protestantibus consenserint. Inter viros adeò doctos non ultimum locum meruit Episcopus Jansenius: \* qui, Certe Augustinus \* Jansen. docuit, inquit, bac intelligi de spirituali modo manducandi, concorde. eum dicit, Flagitium videtur jubere : ergo figura eft. Et rectif- 19. fime sane hunc sensum spiritualem Augustinus literali è diametro opposuit. III, De-

III. Demonstratio ex Patribus, qui Pontificiorum corporales omnes modos contactiles respuerunt.

SECT. IV.

Uamvis veteres Ecclesiæ Catholicæ Doctores, de my-steriis Sacramentalibus sacramentaliter & mysticè loquentes, phrases de conjunctione corporis Christi cum corporibus nostris nonnunquam usurpant; quoties tamen simpliciter, propriè distinctéq; sensa animorum suorum exprimunt, modos istos contactiles Pontificiorum singulos rejiciunt. Ergò Romana fides de conjunctione illa corporali. cæca prorfus est & perniciosa. ad quod probandum gradatim progrediemur.

2 Ambrof. Serm. 58. in illud Chri-Ri ad Mariam Magdal. Tom. 3.

1. Primus gradus fit Tangendo. Contra quem Ambrofius, a in verba Christi ad Mariam Magdalenam, Noli MB TANGERE : NONDUM ENIM ASSCENDI AD PATREM. Hoc eft, Quid me contingere cupis, qua me, dum inter tumulos quarus, adhuc ad Patrem affcendiffe non credis ? Tibi nondum afficendi, quia apud fidem tuam detineor in fepulcro. & paulò poft; Affcendit beatis Apostolis; affcendit beato Panlo, qui nos de. cuit quomodo in calestibus queramus Salvatorem, dicens, Que SURSUM SUNT SAPITE, UBI CHRISTUS EST AD DEXTRAM PATRIS. & QUE SURSUM SUNT QUERITE, NON QUE super Terram. Ergo jam non super terram , nec in terra. nec fecundum carnem Salvatorem quarere debemus, fi volumus eum invenire atq; contingere: sed secundum Divina Majestatis gloriam; ut dicamus cum Apostolo, Nunc Aurem SE-CUNDUM CARNEM NON NOVIMUS CHRISTUM. HEC ille. En vocem contingere ; sed non nisi spiritualiter, quia sursum. Argumentum de non-tangendo Christum in terris sumit Ambrofius ab affcenfione ejus in cœlum, utpote que obstet æquè visibili atq, invisibili contactui corporis Chrifti. Itaq; hoc testimonium Adversariis nostris, contactum corporacorporalem passim crepantibus, meritò os obstruat. Nec enim debuit Ambrofius tot negationes Tangendi carnem Christi toties ingeminare tamq, seriò inculcare, si de assiduo contactu corporis Christi per Sacerdotis manus, os,

gulam, & viscera unquam vel somniasset.

Senfum hunc eleganter Augustinus elucidat: 6 Illa mulier 6 Augustin qua simbriam Christi tetigit, magis tetigit quam turba que Joh.tvatt. cum pressit. Ideo Dominus dixit, Quis ME TETIGIT! & mirantes discipuli dixerunt, Tunsa TE COMPRIMIT, ET DICIS. Quis ME TETIGIT! Et ille repetivit, TETIGIT MB ALIQUIS. Illa tangit, turba premit : quid eft Tetigit, nisi Credidit. Unde & mulieri post refurrectionem dixit volenti fe mittere ad pedes ejus, NOLI ME TANGERE: NONDUM ENIM ASSCEND! AD PATREM. Quod vides hoe folum me effe putas. NOLI ME TANGERE, quid eft? Hoe me folum effe patas quod tibi appareo. Noli me sie credere ; hoc est, Noli me tangere: nondum enim affeendi ad Parem menm: Tibi nondum affcendi; nam inde nunquam recessi. In terra non tangebat stantem; & quomodo tangeret ad Patrem affeendentem? Sic tamen fe tangi voluit, & fic tangitur ab iis a quibus bene tangitur. Sicille; omnem Christi contactum proprium post ejus resurrectionem excludens, rantum modum tangendi spiritualem, qui est per sidem, tenet.

2. Secundus gradus tactifis, & huie eaufæ maximè proprius, est Eucharistiam dentibus seu gingivis atterere, prout Chryfoltomus, fateor, fed more fue declamatorio hyperbolice locutus eft. At literalem Patrum fenfum quod attinet, eum Augustinus explicat, in cap. 6. Johann. Tract. 25. Ut quid paras dentem & ventrem? orede, & manducasti. &, Qui manducat cordo, non qui premit dente. Cardinalis ant "Bellarm.l. 1.De Euch. locum primum loqui non de Sacramento, fed de fide Incarna c.7. tionis : Secundum quidem de Eucharistia agere, inquit, sed non ut excluderet Sacramentalem esum, sed ut significaret finem Sacramenti hujus esse, alere animam, noncorpus, licos per

instrumentum corporis sumatur. Sic ille. Sed nec nos dicimus oralem, sacramentalem seu symbolicum excludi, sed materialem corporalémq; ejus Contactum: Propterea negative dixit Augustinus, Non dentem, non ventrem, non fauces. & (ut jam fupra) non premere,nisi credendo. quo quid potest esse magis exclusivum ? præsertim cum nullam omnino aliam manducationem ejus admittat realem quam (quæ est propter effectum revera realissima) spiritualem animarum: atq; hunc fenfum ibidem multis profequitur. De

quo infrà prolixè disseremus.

3. Tertius gradus tangendi fit Deglutiendo. Qui modus sumendi Eucharistiam à Pontificiis recèns excogitatus est. Nam tempore institutionis hujus Sacramenti, ut Lorinus Jesuita refert, d Panis erat glutinosus, & frangebatur aut manu aut cultro. talis verò ad deglutiendum ineptus, nisi edendo masticetur priús. Qui mos ad annum c 1 2 L 1 1 1 . durabat in Ecclefia Romana: quando à Papa Rom. in Concilio Romæ habito conceptis verbis describitur in hanc formam, Sensualiter edendo, & dentibus terendo, ut suprà \* cita-

vimus. Attamen Bellarminus (quafi qui vellet dentes aut gingivas manducandi liberare munere) deglutitionis opinioni adhæsit: qui mos demum ità apud Pontificios invaluit, ut instar novi articuli fidei servandus omnibus præscribatur. De quo Costerus Jesuita, e Hostia, inquit, salivare. verenter liquefacta in corpus demittatur. Non eft enim dentibus terenda, vel palato admovenda, sed ante ablutionis sumtionem deglutienda. En nativam superstitionis indolem ! Pontificii reverentiæ causa non solum præter, imò contra, Chrifti institutionem faciunt, verum etiam ipsius Romanæ Ecclesiæ decretum praxing; antiquorum Patrum infringunt & antiquant. Cum igitur hodiernæ Romanæ Ecclesiæ videatur Christi majestate indignum, ut corpus ejus, cum in os fumitur, aut dente prematur aut palato tangatur, hoc il-

e Cofter.l.1. Inflit.c.5.

d Lorin, in

Att. 2.42.

lis documento esse debet, Antiquitatem (quæ erat in Eucharicharistiæ celebratione debitæ reverentiæ semper studiosisfima) quoties Eucharistiam dentibus terebat, nihil minus existimasse quam corpus Christi revera sic esse tractandum.

Sed fac istum deglutiendi ritum antiquitus invaluisse; nihilominus quæstio proxima vos urgebit, Potueritne is ritus Christi corpori propriè convenire ? Nos quidem negamus. quia hoc effet Christi corpus devorare. Agedum autem, docete nos : Quid est devorare? Ozorius Jesuita, FVorareeft, inquit, sine masticatione glutire. Recté. Sed respondete tandem. Nunquid vobis videtur hoc Christo per manducationem corporis ejus tribui posse ! Josephus Angles, inter Pontificios minime obscurus Autor, & Communis & Joseph, opinio eft, inquit, Brutum comedens Sacramentum, verum corpus Christi devorare. fuit expresse definitum per Papam Gregorinm undecimum. Sic ille. Nec mirum fi definitum fuerit, præsertim per Papam, in tenebricoso isthoc seculo. Atqui etiamfi vorandi vox illi arrififfet, tamen, degluti- Batav. Proendi devorandiq; facultatem quod attinet, hominem inter fellin or-& bestiam interest plane nihil, nisi quod ab uno cibus inte- was 3 que. ger, ab altero non fine masticatione & attritione in stomachum transmittatur.

Jam ut ad Patres veniamus; illorum fancta pectora tam portentosam opinionem hancolim non concoxissent, quam fequioribus temporibus Theophylactus discipulis quibusdam apostatis ut hæresin tribuit. quæ an ea ipsa fuerit de qua loquimur animadvertatis obsecro: Lapernaita puta- h Theophin bant, inquit, quod Christus cogeret eos devoratores carnis sua Job.6. effe: Nos autem spiritualiter intelligimus, neque carnium voratores sumus. Sic Theophylactus. Attali martyris inclyti dictum Catholicum refert Nicephorus; 1 Qui cum in sedili ! Wiceph. ferreo sedens ureretur, persecutores allocutus dixit, Hoc est humana vesci carne: Nos Christiani homines non voramus. quod dictum Ethnicorum calumnia de Devoratione non occurrif-

Ozor tom. 2.conc. 2,in Feb.6.

Angl. qu. Defuscip. Euchart.3. dift.z. Tefte noftro Riveto Acad. thod.Cath.

occurrisset, siquidem de deglutiendo Christo inaudivissent. Post Nicolaus 11. Pont. (circiter annum CIDLIX.) in Concilio Romano decreverat ab omnibus fideliter credendum effe, Corpus Christi in Eucharistia sensualiter manducari & dentibus atteri. Quod decretum quoad literalem sensum promulgatum erat, tum quia id pro articulo fidei defini. tum, tum pro Recantatione Berengario impositum, tum denique quia ad sensum omnem tropicum tollendum prascriptum & editum fuit, ut \* suprà probavimus. Centum ferèannos post, viz. anno cioci, improbus Averroes na. tus eft: qui (ut refert & Espencæus ) dixit, Effe alioqui cur kE(penc. De illi pra omnibus fectis placeret Christiana : fed quoniam , aic-. rat. L. 4.6.3. bat, Christiani Deum suum quem adorant, etiam devorant, moriatur anima mea cum animabus Philosophorum. Sic Averroes, ut verisimillimum est, propter literalem sensum barbari iftius Romani Decreti, de fensualiter edendo & dentibut \* Cap. 2. \$.2 atterendo corpus Christi. de quo \* supra.

\* Cap.2.

5. 2. .

Euch. ado.

4. Quartus gradus tactilis Pontificiorum est, in ventrem & viscera transmissio. An equidem mentior? Testimonium solenne habemus in Missali Romano in precatione illa publica, 1 Corpus tuum, Domine, quod sumsi, & sanguis quem potavi, adhareat visceribus meis. Contra quam infaniam Augustinus; Quid paras dentem & ventrem? fimiliter Ambrofius; " Non ifte panis eft qui vadit in corpus, sed ifte panis qui anima substantiam fulcit. Rursus Augustinus, Manichaos hareticos impugnans, gradum hunc ut harefin damnasse videtur; " Vobis autem per vestram fabulam, inquit, in escis omnibus Christus ligatus apponitur, adhuc ligandus vefirs vifceribus folvendufque ructatibus. Quam foedam ligationem fanctus Pater Hæreticis istis nunquam objecisset, siquidem Ecclesia Christi (juxta hodiernam sidem Romanam) tenuisset corpus Christi in cujusquam hærere visceribus, & rursus interdum vomitionibus egeri.

5. Quintus gradus conjunctionis corporalis, qui tan-

1 Miffal. Rom. aut. Conc. Trid. & Pii IV. P. in Ordinar. Mill. p. 149. Impreff.Leodii. m Ambrof. L.s. De Sacram.c.4. n August. contr.Fauft. Manich. L20, 6.12.

quam

quam ex Patribus erat nobis à Pontificiis objectus, est Nutritionis. De qua aliorum Pontificiorum confessiones prudenti Lectori satisfacere debent , qui ultro largiti sunt, Patres nutritionem propriè dicam minime concepisse, tanquam quæ tanti Sacramenti majestate indigna sit. Recolere insuper Lector potest quam valde Adversarii urserint Patrum superiora dista de commixtione corporis Christi cum corporibus communicantium ultra facramentalem & fymbolicam mixturam contra mentem Autorum. Hoc in loco fatis erit Cypriani dictum dogmaticum opponere; · Nostra cum Christo conjunctio non miscet personas, nec unit o coprian. substantias. Calvinus, cum hoc testimonium citasset, o si De cana ego, si bac dixissem, inquit, nonne clamarent Pontificii materiam Sacraments à me auferri ?

6. Sextus gradus (fed à nobis hic honor est præfandus) est Ejectio corporis Christi in latrinam. Ecquis verò (dixerit quispiam) ità penitus obbrutuit, ut tam vilem contactum cum corporibus hominum corpori Christi tribuerit ? Non nemo. Nam Antoninus Florentinus Episcopus, qui, ut Poffevinus ait , P erat in Sanctorum numerum relatus, tefti- P Poffev. in monium reddit de Petro De Palude (quem idem Possevinus Appar.tic. saffirmat fuisse celebrem Theologum: ) Non posest evomi, inquit, nisi quod est in stomachum trajectum. Et quod dicit tit. Perrus. glossa, quòd in secessium non emittitur, sed per sudorem vel aliter emanat, fatuum est fingere: quoniam & per secessium taliter emitti possunt species, sicut emitteretur substantia panis & vini; non aliter. Illa autem quandoque non corrupta emittuntur, ut in habentibus fluxum: ergo & species. Propter quod non est danda Eucharistia habenti talem fluxum; quoniam scilicet emittit integrum qued fumit: sicut nec habenti vomitum; cum istud magis cederet in irreverentiam Sacramenti quam illud. Igitur corpus Christi & sanguis tamdiu manet in ventre, in ftomacho, vel vomitu, o quocunque alibi, quamdin species manet, sicut substantia conversa mansisset : Et si species incorrupta evomuniur.

Antoninus MIdemibid. Antonin. Summ. par. 3.tit. 13.c. 6. 9.3. De defect.Miff Contar. Card. Ca. tech.Chrifrian. Interrog. 14.

evomuntur, vel egrediuntur, eft ibi vert corpus Christi. Et paulo poft, Quantumcunque modica particulain veniatur, debet reponi cum reverentia; quoniamin ea totus eft Chriffus. Sic ille. Atque hanc effe Ecclesiæ Romanæ fidem commune Pontificiorum principium demonstrat, quod Cardinalis Contarenus profitetur, dicens, Duis fanus mente po. test de hoc ambigere? Vis enim consecrationis durat semper do. nec res consecrata duraverit. quibus verbis aperte profitetur hoc esse Romanæ fidei dogma exploratissimum, Speciebus integris manentibus carnem Christi remanere. Species autem panis incorruptas necessario interdum emitti in secessum Paludanus experientia probavit, in iis præsertim qui fluxum patiuntur, quibus per viscera cibi integri transcunt. Hinc igitur nascitur in Scholis vestris Theologicis casus sanè putidus & barbarus, à Johanne Baptista propositus juxtà & compositus atque diremtus; viz. 2 Quid agendum sit, si post sumtionem sanguinis, ex infirmitate emittat quod sumsit (viz. Sacerdos) per vomitum? Resp. Colligantur species facramentales, si discerni possint, & reponantur in facrario; " Vel art.3.dub.5 Sumantur ab aliquo qui dispositus est ad sumendum sine nausea. Sic ille. Rursus \* Paludanus, in laudem Goderani, Eum commendavit, inquit, B. Hugo, quod sumebat portiunculas hostia quas leprosus vilissimo sputo evomuerat, dicens, Craticulam Laurentii fuisse terribiliorem. Fætor me avocat, exclamaréque cogit, ut noster Buchananus olim; Ex vestro Numi. ne fit fatidum excrementum. Quod si tam exsecranda opinatio in fanctorum Patrum mentes irrepfisset, nunquam ausus effet Cyrillus Hierofolymitanus, de carne Christi loquens, dicere, a Non ingreditur ventrem, nec egreditur in fecessum. Hanc putidam opinionem Chryfostomus etiam usque adeò abominatus est, ut suaderet Christianis ità prorsus abstrahere mentes suas ab hujusmodi cogitatione ut nè quidem

pani aut vino sacramentali id tribuant quod Pontificii non

verentur corpori Christi assignare: Num panem, inquit,

Baptift. De Bertis,qu.s. art.6.dub.5 " Idem,ibid. \* Ibid.

t Johan.

\*Cyrill. Hierefol. My-Stag. 5. Oux eic Kothlay, में हेरद ले कह-Spara. Chryfost. bom. De Euch, in Encaniu.

& vinum vides? num ficut cateri cibi in feceffam evadunt? absit. Sic ille. Itidem & nos, Longissime absit à nobis dogma de corporali Christi Præsentia tot támque abominandis modis detestabile; quod ad nihil valet, nisi ut verè Christianis odiofiffimam nauseam excitet, & Averroi ac infidelibus blasphemum os relaxet.

### CAP. IX.

Demonstrationes alia, ex parte realis spiritualis Manducationis & Unionis nostræ cum corpore Christi.

> 1. Demonstratio; Corpus Christi cibum effe duntaxat spiritualem.

> > SECT. I.

Oc erat Catholicorum Patrum unanime constánsos judicium (Adversariis minimè reluctantibus:) Inter quos præclarè olim Augustinus, comparans fpiritualem regenerationem nostram cum animæ alimonia, Aliudeft, inquit, nafci de firitu, aliud pafci de firitu : ficut · Aug. De est aliud nasci de carne, quod fit cum parit mater; & aliud pasci verb. Dom. de carne, quod fit cum lactat infantem. Origenes; b Christus Dorigen. est panis vita animas esurientes pascens. Sed'quid in re con- que supra. fessa testimoniis utimur non necessariis : Ipsa Tridentina Trid. fess. Synodus Sacramentum hoc corporis Christi & Spiritualem 13.62. animarum alimoniam nuncupavit, quam veritatem post in Ram. De Catechismo Romano promulgari mandavit; Eucharistia Euch. scilicet utendum effe dad animas alendas.

Serm. 11.

Part. II. Claff. 4. Cap. 9. Sect. 2.

11. Demonstratio : Spiritualis cibus, qui eft caro Chrifti. in fenfu Theologico verius dici potest cibus, quam quivis cibus naturalis.

#### SECT. II.

St duplex veritas: una Proprietatis; & fic corpus Chri-L'fti nec Panis nec Cibus dicitur : alia, erepolar seu Efficaciæ, Virtutis, & Excellentiæ; atque ità corpus Christi ve. riùs Panis dicitur quam ipse panis naturalis. Hanc thefin Johannes Baptifta nos docuit, cum comparans Christum cum naturali folis Luce, dixit, Hic est veralux, Joh. 1. & Christus, cum dixit, Ego fum vera vitis, Joh. 15. & Caro mea est verè cibus. & Pater meus dat vabis verum panem. Joh. 6. Ità, a Sanguis Christi verus potus juxta dearunit, ait Hieronymus. His verbis Christiani omnes pariter philofophari docentur, & ex hujufmodi dicis quamvis metapho. ricis spiritualem realitatem colligere, juxta quam Christus panis verus appellatur, non in oppositione ad non verum, sed respectu Divinæ ejus efficaciæ & virtutis.

Maldon. in Job.

2 Hieron, in Seclefiaft.

6ap.3.

274

In illa verba Johannis vester Maldonatus sic commentstus eft; Dicitur Lux VERA metonymice, quia quod facit lux ista vera in corporibus, id verius & perfectius ille in animis facit : Magis enim & verius ille animum quam fol corpu illuminat. Eedem prorsus modo que VITIS VERA dictus est Fob. 15.1. non qued vere & proprie vitis fit, fed quod verins eos qui in fe credunt quam vitis palmites nutriat atq; fuftentet. & CIBUS VERUS, non quod fit vere cibus, cum non panem sed verum corpus suum nobis cibum dederit; sed quod melius ac verius animos nostros, quam verus iste cibus quo utimur corpora nutriat. PANIs denique VERUS; ut oftendat quid intersit inter panem qui manna dicebatur, & ejus corpus : Ille enim vitam non nifi temporalem dedit; corpus Christi vitam eternamtribuit. Sic ille. Nos similiter; Sicut spiritualiter animam alere est verissimè alere; ità dicimus spiritualem panem, nem, manducationem, nutritionem unionem, effe veriorem quam naturalem: fenfu Theologico feilicet, quo Leo Romanus Pontifex Christum ut passus erat in cruce comparavit cum agno Paschali, qui erat typus ejus, . Oportebat, in- Lensen, quit, nt ovem fignificativam ovis vera removeret. Etiamfi 7. De Paf. paschalis ovis fignificativa verior erat veritate Proprietatis, attamen veritate Excellentiæ & Efficaciæ Christus potiùs à Leone evis vera dicitur. Hoc quod contendimus uno verbo expedivit veneranda Antiquitas, cum corpus Christi panem supersubstantialem appellavit; cumque Baptismum, veluti ejusdem veritatis speculum clarissimum. nobis proposuit, docens, Ità nos pasci per Eucharistiam quemadmodum nascimur per Baptismum. Ubi fi quæratur, utrum verior fit ablutio corporis per aquam an animæ per Spiritum fanctum, Theologus nullus eft qui non agnofeat veritatem Virtutis, Efficaciz atque Excellentiz effe mille modis veritati Proprietatis anteponendam.

III. Demonstratio: Antiqui Patres corporalem manducationem fuftulerunt, ut (piritualem ftabilirent.

SECT. III.

DOntificiorum modum Corporalem quemliber Antiqui-I tas repudiavit, five Tangendi, five Manducandi, five Terendi, five etiam Deglutiendi, atq; Mittendi infecessum; ut modò \* probavimus: Quod eo animo fecerunt, ut mo- \* suorà. dum tantum spiritualem plenius profiterentur. Nam fiquis cap.8. quærat, Quo appetitu desiderandum sit corpus Christi, Quâ manu tenendum, Quo ore sumendum, Quo gutture deglutiendum, Quo stomacho recondendum, veneranda Antiquitas nobis per omnia satisfaciet. Origenes; Non literaliter sumere, manducare; sed spiritualiter : nam litera occidit. Augustinus ; Locutio literalis flagitiofa. recondenda est in memoria passio Christ. Ambrofius , Non in terris tangendus est,

fe hic tangi. qui credidit, tetigit. Rurfus Ambrofius ; Non quod vadit in corpus, &c. Testimonia hæc fingula fuprà \*Cap.8.55. 3, 0 4. allegata. Pergunt Patres, quorum melle dulciora dicta profluunt: Augustinus ; \* Panis ifte quærit efuriem interioris · August. Traft.26. hominis. Bafilius ; b Est spirituale os interioris hominis que in Joh. recipitur hic panis. Ambrofius; Crede, tenuifti. Augusti-Bafil. in nus; d Crede, & manducafti. item ; Dui manducat intus, non Pfal.33. · Amb of. foris ; qui manducat corde, non qui premit dente. Cyprianus; Supra. f Celebrantes sacramenta commonemur quasi ungulam findens d August. & ruminans pecus revocare ad fauces, & minutatim commolere jam suprá. · August. Dominica institutionis exemplum, ut semper passio sit in meibid. moria. Tertullianus , & Panis iste calestis auditu devorandus, 1 Cypr. De intellectu ruminandus, fide digerendus. Cyprianus iterum: Cana Dom. 8 Tertull.de h --- patet accessus usque ad participationem spiritus; non quod Resurreit. ufque ad consubstantialitatem Christi, sedusque ad societatem Carnis. h Cypr. De cana Dom. germani simam ejus hac unitas pervenisset. - Nostra & ipfius conjunctio nec mifcet per sonas, nec unit substantias, fed affectus confociat, & confæderat voluntates. - Cibus ille non eft qui vadit in corpus, sed qui anime substantiam fulcit. Sic illi. Bertramo denique (licet posterioris avi Theologo, autori \* Tefte Tritamen \* infigni) locus concedatur ; 1 Quod fides affpicit, inthem fupra, quit ille, pascit animam, & aterna vita substantiam subminipart.1. Bertram.

> IV. Demonstratio : Solos pios effe proprie participes corporis Christi. 1. Solvuntur Objectiones.

> frat, dum non attenditur quod dente premitur, sed quodin fide

#### SECT. IV.

a Valent. Fef. lib. De Christi pra-Centia in Euch. S. s. S. UNDE-CIMO.

De Corp. &

Sang. Dom. (piritualiter cogitandum fit.

Uplex esse solet Patrum de corpore Christi loquendi modus; unus largior laxiórque, alter pressior atque exactior: quos facile est discernere. Pontificii largiorem & pinguiorem objiciunt. a Affirmant quoq; Patres, inquit ValenValentianus Jes. corpus ipsum & sanguinem etiam à malis & indignis hominibus ore sumi facrilego; eamq; adeo or alem tantum Sumtionem distinguunt à sumtione spirituali & fructuosa. Theoder. in I. Cor. II. Sanctiffimum corpus immundis manibus accipiunt, & in pollutum & incestum os immittunt. origenes, in Plal. 37. Corpus Christi non edamus tantum in hoc Sacramento, quod faciunt multi mali, sed usque ad spiritûs participationem manducemus. Augustinus, Tract. 27. in Joh. & De Bapt. contra Donatist. cap. 8. Indigne quisque fumens Dominicum Sacramentum non efficit ut, quia ipse malus est, malum sit, aut quia non ad salutem accipit, nihil acceperit. Corpus enim Domini & fanguis Domini nihilominus erat etiam illis quibus Apostolus dicebat, Qur MANDUCAT ET BIBIT INDIGNE, JUDICIUM SIBI MAN-DUCAT ET BIBIT. & rurfus lib . contra Fulgentium Donatist. c.7. Judas proditor bonum corpus, & Simon Magus bonum baptisma Christi percepit. & lib.5. De Bapt. Judas peccavit, corpus Domini non malum accipiendo, fed malé. Cyprianus denig, ait, Panem fanctificatum intrare in os fceleratum.] Hucusq; Jesuita Valentianus Objectiones ex Patribus coacervavit. Quarum postrema responsum in se habet: Nonenim ibi loquitur Cyprianus de corpore Christi; hoc etenim non est sanctificatus panis, sed sanctificans. Ad reliquas una sufficit responsio, In Sacramentalibus locutionibus Patres nomina rerum fignatarum fignis ipfis tribuisse; ut in Classe 1. hujus Partis clarè copioség; probavimus. Eodem modo Patres de manducatione corporis Christi verba facientes Sacramento tenus locuti dixerunt, Malos manducare carnem Christi; quia Sacramentum carnis accipiunt, Cum verò propriè & exactè rem discutiunt, justis de causis negant prorsus, malos esse participes carnis Christi: & doctrinæ suæ fundamentum habuerunt illa Christi verba, Joh. 6. Qui manducat carnem meam, habet vitam aternam, & in me manet. quod jam liquidiffime demonstraturi sumus. 2. Af6.23.

· Orig. in

3. Afferuntur Patrum testimonia clarissime dogmaticeq; asserentium, Fideles tantum vere manducare corpus Christi, idq; citra contactum.

#### SECT. V.

Uicquid in hac parte proferri folebat Bellarminus uno responso levi, velut oris flatu, difflare se posse putat; viz. 2 Patres dicere, non manducari corpus Christi ab impiu, · Bellarm.l. loquentes de manducatione utili & fructuosa,id est, qua revera 2. De Ench. Spiritualiter nutriat ac reficiat. Quod quam crudum responfum fuerit, vel me tacente, Patrum fententiæ fatis indicabunt : Origenes, b Verbum caro factum est, inquit ; quem ci-. Matth.15. bum qui comedit, vivet in aternum. Quem nullus malus potest comedere : alioqui Scriptura non diceret, VIVET IN ATERмим. Sic ille. Quo judice, Adversarii non ipsi solum, sed facræ Scripturæ, adeóque Christo ipsi, adversantur, dum volunt, Non viventes in aternum, nempe malos, verè manducare corpus Christi. Hoc argumento usi sunt primava ætatis alii. Cyrillus Alexandrinus, Quomodo non vivimus, inquit, qui carnem illam vivificatricem gustamus & manducamus? Argumentum petir à natura & virtute cibi, cujus non potest verè particeps esse qui non vivisicetur : quia cibus ifte est caro & sanguis Christi sanspoire. Haud aliter Ambrosius; d Est panis iste vivus; quem qui comedit vivet in aternum. Imò hic cibus est usq; adeò solus vivificus, ut ausus sit Theophylactus negative in hunc modum concludere ; e Spiritualis est carnis Christi esus. Ejus qui non est particeps, nec vita aterna particeps effe poteft. Hæc ratio cdendi ità est piis fidelibus propria, ut malos omnes excludat prorsus à numero Verè manducantium carnem Christi. Testis sit Hieronymus: fomnes, inquit, qui non sunt sandi

Spiritu & corpore, non comedunt carnem nec bibunt sanguinem

ejus. Item Prosper; & Qui discordat à Christo, nec carnem ejus

mandu-

e Cyrill.Alex. in Job. 1.4.6.14.

Ambrof. De init. myft. c.8.

· Theophyl. in Job.6. Hieron. in E [4.66.0 in Mal. 2. item in Hof.g. & Profp. Sent.341.

manducat, nec sanguinem bibit. Hæc doctrina Hilario etiam valde arrifit ; h Panis qui à calo descendit, inquit, non nisi ab eo accipitur qui Dominum habet, & Christi membrum eft. Rationem hujus Chrysoftomus amplificar; 1 Quid eft, in- 1 chrysoft. quit, PARTICIPES FACTI SUMUS CHRISTI.! Quiaiple eft in Hebr. 3. caput, nos corpus, unum corpus sumus ex carne ejus & ex osibus eins. Hæc Argumenta tot támque verè Catholicorum Patrum ità dilucida funt ut Cardinalis Bellarmini strophis eludi nequeant. Demonstratione igitur hac Romanæ Ecclesiæ sides de corporali præsentia Christi transsixa concidit. Siquis insuper Augustini judicium vehementiùs efflagitet, en eum non arguentem causam hanc, sed exacte. distincte, copioség; definientem.

h Hilar .18:

# Augustini de bac re judicium.

#### SECT. VI.

Ugustinus, tanquam honorarius arbiter, quæstionem Ahanc determinet, per nos licet: & quidem meritó; utpote qui in ea versatissimus fuerit, & multis distinctionibus examussim difficultatem in ea omnem dissolverit.

I. Distinctio. \* Hujus rei Sacramentum, id est, unitatis August. corporis & Sanguinis Christi, sumitur à quibusdam ad vitam, à quibusdam ad exitium : res verò ipsacujus & sacramentum est, omni homini ad vitam, nulli ad exitium, quicung, ejus particeps fuerit. Hoc testimonium non mediocriter Cardinalem exercuit : I. dicit ; b Augustinus per Virtutem feu Rem Sa- b Zellarm !cramenti non intelligit corpus Christi absolute, sed gratiam ju- 1. De Euch. fificantem, ideft, effectum carnis Chrifti fpiritualiter reficien. tis. Cum Res Sacramenti ea sit, cujus Sacramentum est fignum & representatio, nunquam ità desipuit hic sanctus Pater ut existimaret Eucharistix Sacramentum effe fignum repræsentans gratiam justificantem, sed carnem & sanguinem Christi. Et ex toto contextu apparet, Auguflinum

Trail. 26. in Joh. c.6.

stinum per rem Sacramenti illud præcipue intellexisse quod rationem & nomen cibi & petus subire potest. quod non potest Gratia justificans. II. Dicit Bellarminus, Augustimus post addit vocem SPIRITUALITER; quia non edunt illi corpus Christi spiritualiter. REPL. Ac si impii verè manducent corpus Christi, quamvis non spiritualiter. Falfum hoc; quia iis qui non edunt carnem Christi spiritualiter, nihil prorfus agendum relinquitur nifi dente premere Sacramentum corporis Christi. III. Respondet Bellarminus, SACRAMENTALITER TANTUM, five, quod Augustinus dicit, IN SIGNO VISIBILI TANTUM, non excludit corpus Christi, sed effectum corporis Christi. REPL. Atqui hac Glossa corrumpit textum. nec enim dicit Augustinus, Impios edere in visibili figno; sed dicit, eos visibiliter signum edere corporis Christi. Tot fuerunt tamq; foedæ Cardinalis hallucinationes.

· August. Tract.26. in Johan.

II. Augustini Distinctio. . Aliud est Sacramentum, aliud est virtus Sacramenti. Quam multi de altari accipiunt & moriuntur, & accipiendo moriuntur? Unde dicit Apostolus, Ju-DICIUM SIBI MANDUCAT ET BIBIT. Nonne buccella Dominica venenum fuit Juda? & tamen accepit, & cum accepit, in eum inimicus intravit, non quia malum accepit, fed quia bonum male malus accepit. Et aliquanto post; Ur st-QUIS MANDUCAVERIT EX IPSO, NON MORIATUR. Sed qui pertinet ad virtutem Sacramenti, non qui pertinet ad visibile Sacramentum. Ad hoc Cardinalis respondens eandem recinit cantilenam; quamvis concedat per virtutem Sacramenti Christi corpus intelligi, sed non absolute, inquit, sed secundum effectum corporis Christi Spiritualiter sumtum. REPL. Imò verò opponit Augustinus simpliciter corpus Christi, quod virtutem vocat, Sacramento corporis, quod buccellam Dominicam appellat, quam solam docet suisse à Juda acceptam, viz. visibile Sacramentum, seu fignum corporis ejus, non autem corpus ipsum. Ratio manifesta est; Quia nec Augustinus, nec Patrum quisquam ità unquam ineptiit, ut corpus Christi proprie Dominicam buccellam

appellaret.

III. Tertiam Distinctionem suppeditat Augustinus, in qua, veluti in speculo, veritatis faciem nativam contemplemur : d Illi (nempe discipuli) manducabant panem Dominum, d. dueu?. inquit; ille (scilicet Judas) panem Domini. Respondet Car- traft. 19. dinalis, Apud Augustinum sapissime illud solum dici tale, & in Job. verè tale, quod habet effectum fuum conjunctum. res enim ex De Euch. fructu a stimatur. Itaque illos dici verè comedere corpus Chri- c.13. fi, qui utiliter comedunt. quomodo etiam nos vulgo dicimus aliquem nihil comediffe qui tam parum comedit ut non sufficiat adejus vitam suftentandam, aut certe quod comedit non retinet, sed continuò egerit. Sic ille. REPL. Quod est revera nugacissimè nugari, per illud quod dicitur in anto piros. Nam fingit Sophista oppositionem fieri inter utiliter, & inutiliter manducare; cui commento tres oppositiones quæ ab Augustino expresse ponuntur penitus obstant : 1. inter Judam iplum manducantem & non manducantem; 2. inter perfonas manducantes, Judam & cæteros discipulos; 3. inter res manducatas, panem Domini, & Panem Dominum. In his oppositionibus, si verba illa, Judas non manducavit panem Dominum, sensum hunc inferunt, Judam inutiliter manducasse, fimiliter ex verbis prioribus, Judas manducabat panem Domini, subintelligi oportet (id enim antithesis exigit) Judam utiliter Domini panem edisse. Sed oppositio Panum obest maximè, qui utique diverfissimi proponuntur; certè haud minus quam casus, Domini & Dominus, quibus diserte distinguuntur.

IV. Quarta Augustini distinctio fit per comparationem corporis Christi naturalis cum ejus corpore mystico, quæ est Ecclesia seu cœtus fidelium; Erant tunc qui impiè viventes sperabant se participes esse corporis Christiper Eu. charistiam, quia erant in Ecclesia, ut in corpore ejus mysti-

21. Deciv. Dei, 6.25.

co. Contra hos pugnat Augustinus, & spem omnem illis August. 1. excutit verè manducandi corpus Christi, f Non isti dicendi funt, inquit, manducare corpus Christi, quoniam nec in membris computandi sunt Christi. Hæc probat primò, quia carent viva fide que est cum charitate conjuncta; In his (fcilicet in operibus carnis) perseverando usque in bujus vita finem, non utique dicendi funt in Christo per feveraffe ufque in finem; quia in Christo perseverare est in eju fide perseverare. que fides, ut eam definit Apostolus, per dilectionem operatur. Dilectio autem, ficut idem alibi dicit, malum non operatur, Quod ut confirmet, dat instantiam in adulteris, juxta illud Apostoli, Non possunt simulesse & membra Christi & membra meretricis. Secunda ratio qua probat improbos istos, licet jactitent se esse in Ecclesia, non tamen revera corpus Christi manducare, derivatur ab effectis, ex verbis Christi; Christus dicens, QUI MANDUCAT, CARNEM MEAM, ET BIBIT SANGUINEM MEUM, IN ME MANET, ET EGO IN EO. oftendit, inquit, quod fit non Sacramento-tenus fed revera corpus Christi manducare, & ejus sanguinem bibere. hoc est enim in Christo manere, ut in illo maneat & Christus. Hac Pater undique Catholicus. Cujus unicum hoc testimonium difficultatem omnem tollit : docet enim, fideles revera, improbos autem tantum Sacramento-tenus comedere corpus Domini. quæ est Protestantium communis distinctio. Bellarminus ( ut qui male agit odit lucem) more suo, cum clarissime veritati noctem cupit offundere, Autoris testimo-\$ Bellar.1.1. nium non exprimit; & tamen, \$ Responded, inquit: eo loco per CORPUS CHRISTI accipit Augustinus corpus Christi mysticum, cujus etiam Sacramentum eft Eucharistia , ut ipfe ibidem dicit. Nam opinio, quam refutat, ità accipiebat corpus Christi: dicebant enim illi non posse perire eos qui Sacramentum percepiffent in vera Ecclesia constituti, quia eo mode non folum Sacramentum sumebant unitatis fidelium, sed etiam comedebant corpus Christi, idest, incorporati illi erant unitati. Sic ille.

De Euch. c.13.

REPL. Quod regerit de corpore mystico, dicens, Hos aus refutat Angustinus existimasse cos qui recepissent hoc Sacramentum in vera Ecclesia perire non posse, est revera toto cœlo errare. Nam plane contrà, isti viri impii & multorum scelerum fibi conscii, opinione sua delusi, arbitrabanrur se, quia erant in vera Dei Ecclesia, ideo ut membra Christi corporis mystici, naturalis corporis ejus participes fieri, quos Augustinus (quod non animadvertit Cardinalis ) diserte probat ideo non fuisse vera membra Ecclesia. quia non erant fideles, id est, ea fide præditi quam Aposto-

lus ait operari per charitatem.

V. Distinctio, ex comparatione manducationis corporis Christi sub veteri & novo Testamento. Augustinus, ex lo-CO Apostoli I. Cor. 10. "OMNES EANDEM ESCAM SPI- " Ang.tratt. RITUALEM EDEBANT, ET BIBEBANT EUNDEM PO- 26.in feb. TUM; Spiritualem utique eandem, nam corporalem alteram, panit.util. quiailli manna, nos aliud. - Et omnes eundem potum (piritualem biberunt: aliud illi, aliud nos, fed specie visibili quidem, tamen hoc idem significante virtute (pirituali. Ad hæc Bellarminus, Veramesse Augustini sententiam, licet Pauli loco ad Bellar.l.t. literam non conveniat. Repl. Nos de literali verborum ult. S. Dico fensu litem nullam nunc movebimus: tantum Augustini secondo. mentem genuinam venamur. Tu perge: Nectamen nobis. inquis, ullo modo adversatur. Nam dicit ipse, eandem nobiscum escam manducasse Hebraos; sed explicat quomodo eandem, nimirum significatione. quia idem significant Sacramenta illa & nostra. & paulo post; Non igitur apud Augustinum eadem erat esca Judaorum & Christianorum quoad rem ipsam, sed folum quoad fignificationem. Misera hæc latebra; quia eandem fignificationem rem eandem fignificatam inferre necesse est: & profectò rem significatam eandem disertissime denotat, qui juxtà cum Augustino dixerit, & Judei eandem & Augusti. escam (piritualem nobiscum edebant; sed corporalem specie visi- supra. bili (id eft, rem sensibilem) diversam. Res igitur diversifi-

tib. De

cantur,

cantur, tanquam aliud & aliud, ità tamen ut Judæi quoque corpus Christi spiritualiter manducarent, illi ut pòst incarnandum, nos verò ut jam incarnatum; utrique ad salutem, illi in veritate promissionis, nos in veritate exhibitionis. Restat adhuc alia nota majoris realitatis apud Patres, quæ est Perpetuitas unionis nostræ cum corpore Christi: quâ causa nostra multò fortiùs munitur.

V. Demonstratio; Patres nullam fidelium cum Christi corpore realem conjunctionem nisi solum permanentem intellexerunt, atque etiam citra contactum corporeum.

#### SECT. VII.

\* Hilar.LS. De Trin.

E hac nota loquens Hilarius, a Si nos vere Verbum carnem cibo Dominico sumimus, inquit, quomodo non naturatiter manere in nobis existimandus est, qui & naturam carnis nostræ inseparabilem jam sibi homo natus assumsit, & naturam carnis sue ad naturam aternitatis sub sacramento nobis communicanda carnis, admifcuit. Ità enim omnes unum fumus. Infrà dicit, Nos in eo naturaliter inesse, ipso in nobis naturaliter permanente. Ab hoc non abludit illud Cyprianis b De sciremus, inquit, quod mansio nostra in ipso sit manducatio, & potus quasi quadam incorporatio. Pro hac permanente unione no. stracum Christi corpore faciunt testimonia Cyrilli Alexandrini, Ambrosii, Hieronymi, Theophylacti, quæ \* suprà recensuimus; qui indicarunt carnem Christi verè vivificam esse ad æternam vitam omni eam sumenti. Quibus præclarè succinit \* Augustinus in illa verba Christi, Qui manducat carnem meam, & bibit sanguinem meum, in me manet, & ego in eo. ubi negat eos qui tantum Sacramento tenus manducant carnem Christi manere in Christo; affirmátq; eos qui revera manducant Christum, manere in Christo. id quod nemo nisi pius & sidelis obtinere potest. Quæ est Ca-

tholica

b Gpr. De Cana Dom.

\* Sea. s.

\* Suprà,

tholica veritas, nisi antiqui Patres omnes decepti fuere.

Si porrò Jesuitæ quid apportent quod proposito nostro inserviat, minimè est affpernandum. Testimonia que producunt funt hujufmodi : [ e Iren.lib. 5. c.2. Substantia cor- esuarez. in poris nostri nutritur carne Christi. Lee Papa, Epift. 23. Ut 3. Thomau. virtute cœlestis cibi in carnem ejus transeamus. Hilarius, lib. 8. De Trin. Quomodo naturaliter manere in nobis Chriflus existimandus est. Damascenus, lib. 4. c. 14. Christig; concorporei exfistimus. De his interponit judicium suum, folidum fanè & accuratum, Suarez, Non loquuntur, inquit, deunione transeunte sed, ut ità dicam, durabili. Nec aliter lefuita Vasquez : d Unio quam Patres constituunt inter carnem a Vasquin 3. nostram & carnem Christi, tamdiu manet quamdiu à charitate The. qu.79. Christi non separamur. Sic illi, qui utrique tandem fateri cap. 3. coguntur, Unionem illam de qua Patres loquuntur, non revera corporalem effe & phy sicam sed my sticam & spiritualem. Quam quidem Permanfionem unionis non fuopte ingenio excogitarunt Patres, sed ex iis verbis Christi hauserunt, Quimanducat carnem meam & bibit sanguinem meum, in me manet, & ego in illo. Versent igitur vexentque se Jesuitæ prout lubet, ut ad partes suas pro Contactu corporali hunc locum attrahant, nunquam tamen efficient ut cum Transeeunte illa unione conveniat : quatenus autem cum symbolica nostra conjunctione consentiat infrà dicemus.

79. art.8. difp.64.5.3

VI. Demonstratio ex Patribus: Spiritualem unionem fidelium cum corpore Christi, tam extra Eucharistiam quam per illam, fieri non obstante quasunque distantia locorum.

SECT. VIII.

Uam necessaria fuerit hæc Demonstratio, testantur Adversariorum in nos vociferationes, quibus doctrinam nostram ludibrio habent: Quos nunc Patrum antiquoBern. De Cana Dom. ferm. 1. rum suffragiis revincere minime dubitamus. Instar adumbrationis esse potest Bernardi similitudo; \*Datur, inquit, ad investiendum de hereditate annulus; & signum est, it à ui jam dicere possit qui accipit, Annulus non valet quicquam, sed hareditas est quam quarebam. Et hanc ad Sacramenta accommodat, quibus visibilibus signis gratia invisibilis exhibetur. Nec obstat intervallum locorum, quò minus per instrumentum positicum Londini obsignatum verè exhibeatur possession hareditatis quae in agro Eboracensi jacet. Hanc nostram cum Christo unionem Patres antiqui fieri docent citra respectum ullum ad contactum corporalem, tum per Eucharistiam, tum etiam extra illam, modis pluribus, non obstante quacunque locorum distantia.

1. Per Eucharistiam. Sed quâ manu nos hîc in terris constituti apprehendere possumus corpus Christi vivisicum quod in cœlis circumscribitur? Per sidem vivam, inquam, utì Augustinus quærenti, b Quomodo teneam Christum in calo manentem? respondit, Mitte sidem, & tenuisti. c Ambrosius quoque ex verbis Apostoli monentis, ut qua sursam sint quaramus, ubi Christus sedet ad dextram Dei, proposità hâc quæstione, Quomodo Christum quaramus? respondit, Nes interranes super terram quarendum esse, si volumus eum contingere, sed suprà in cælis. Ità ut non necesse sit Christum ad nos descendere: nam, ut eleganter Chrysostomus, d Hae mensa Dominica Aquilarum est, quæ sequuntur Corpus ubi jam est in cœlis, urique per sidem; usquè eò ut communicans (etiam dum sacramentaliter Christi carnem sumit) per spiritualem communicationem non jam in terris consistere

fett.4.

d Chryfolt.

S. 2.

Aug.tratt.

c Ambr.su-

prà, cap 8.

fed ad cœlum evehi videatur.

2. Unio hec spiritualis quam habemus per Eucharistiam cum Christo ut Capite Ecclesiæ, eadem est cum ea quam sideles per Eucharistiam habent inter se, ut Patres plenè docuerunt ex analogia illa Apostolica 1. Cor. 10.17. Quaniam unus panis, unum corpus multi sumus: nam omnes ex uno pa-

-

neparticipamus: nempe, ut unus panis conficitur ex multis granis, ità Ecclesia electorum consistit ex multis sidelibus inter se spiritualiter unitis. in qua tamen unione Christianorum inter se nullus intelligitur omnino corporum contachus. Imò qualis quamque effentialis fit, quamque divino glutine coalescat hæc unio, Patres duo eleganter accuratéo; declarant. 1. Cyprianus, e Nos ipfi corpus ejus effecti, in- Cypr. 46. quit, Sacramento & re Sacramenti Capiti nostro connectimur De Cana dunimur, singuli alter alterius membra, ministerium dilecti- 1. Epist. 3. enis pro-invicem exhibentes, communicamus charitate, partici- & 6. pamus folitudine, eundem cibum manducantes & eundem potum bibentes qui de petra fpirituali profluit & emanatequi cibus & pous est Dominus noster Fesus Christus. 2. Gregorius Nysfenus hoc explicat, Fieri non poteft, ait, ut aliter qui ab-in- Grez. Nyf. vicem diftant uniantur, nifi per unitatem Spiritus coalescant: in ca verba fiquis enim Spiritum fanctum non habet, is non est ejus.

3. Per Sacramentum Baptifmi Unionem eandem spiri- ipse Filius. malem cum corpore Christi spiritualibus nexibus conjungi, absque tamen corporali ullo contactu, Antiquitas pasfim hujufmodi verbis exprimit : \* Habere nos Christum pra- \* suora. sentem in Baptismo; Sangninem ejus effe in calice; Per Baptismum fieri nos os ex ossibus Christi. Aliquanto plenius ex Augustino Toletus oftendit, & Parvules per Baptismum susce- & Tolet. in pum etiam hujus Sacramenti Eucharistia fieri participes. quod Job.6. Anhac ratione fit: Nam per Bapti frum funt de corpore my fico Ecclesia, ad unitat émque Christi sidelium persinent : hoc autem Sacramentum hujus unitatis corporis signum est, & ideo hoc Sacramentum modo aliquo participant, nempe quantum ad rem fignificatam & dici possunt carnem Christi manducare & bibere sanguinem ejus: vera enim caro & verus sanguis Christi in hoc Sacramento unionis realiter continetur: Qui ergo ad rem significatam pertinet, per illudidem Sacramentum quo unus efficitur, nempe Bapti fmum, efficaciam Sacramenti Eucharistia etiam participat. Sicille. En vocem ipfam realiter. Augusti-

Pauli, Tuncetiam.

nus longiùs progreditur, ubi Judaos dixit carnem eandem

cum Christianis comediffe.

Denique, unio est spiritualis, qua, fine ullo medio Sa. cramentali, solà fide perficitur. De qua Episcopus Jansenius & Pontificii complures exponunt integrum fextum. caput Evangelista Johannis, ubi Christus sape serióg; loquitur de manducatione carnis sua. Quos non leviter perftringit Jesuita Maldonatus, quamvis eos (ut diximus) agnoscat alioqui viros doctos, religiosos, & pios esse. Ipsetamen homo convitiator, litigiofus, & levis, fuíque oblitus, in hæc verba Christi, Qui MANDUCAT MEAM CARNEN. ET BIEIT MEUM SANGUINEM, IN ME MANET ET E-GO IN EO; Manere in Christo, & Christum in nobis, est, inquit, corpus nostrum cum Christi corpore misceri, ità prorsu ut cum illo unum efficiamur, itaque suam nobiscum participet vitam. Quod etsi extra Sacramentum per fidem & charitatem fit, quemadmodum in Epistola 1. c. 4. 16. idem Fohannes ait, DEUS CHARITAS EST: ET QUI MANET IN CHARI-TATE, IN DEO MANET, ET DEUS IN EO: tamen in Eucharistia Sacramento Sumto vero corpore & Sanguine Christi longe verius fieri Patres nostri docuerunt. Sic ille, hucusque concedens fieri commixtionem quandam corporum nostrorum cum corpore Christiextra Sacramentum per sidem & charitatem, & idcirco corporalis contactus expertem prorsus, atque etiam, immenso inter terram & summum cœlum spatio non obstante, factam.

h Maldon. in Job.6. VII. Demonstratio: Eandem (piritualem unionem apud Patres, etiam extra Buchariftiam, fortiri appellationem unionis corporalis, &, In pramisis liquidum effe Protestantium cum Patribus confensum.

#### SECT. IX.

DAragraphi hujus partem primam Patres antiqui testimo-Iniis fuis comprobarunt: ubi varias uniones spirituales cum corpore Christi extra Eucharistiam expendentes, (unam quam habemus ratione Nativitatis Christi in corporea nostra natura, alteram quam ex efficacia Baptismi consecuti sumus, tertiam quam fides in satisfactoriam ejus passionem apprehendit) non dubitarunt singulas corporales appellare, quibus aiunt Nos factos concorpores Christo, & offa ex ossibus ejus; ac præterea, (fatente Jesuita) extra Eucharistiam, corporanostra cum Christi corpore commisceri, posthabito tamen omni tum Pontificiorum contactús corpora-

lis tum etiam distantia locorum respectu.

Consensum Protestantium quodattinet; quidest omnium, in quo antiqui Patres non habent Calvinum discipulum obutuxor; \* Sed impræsentiarum quæ dicenda sunt ad unionum nostrarum cum Christo distinctionem omnia reftringam. I. Qualis fit? CALV. Ex spirituali per fidem, qua participes facti sumus corporis Christi. An huic Sacramento propria? CALV. Etiam extra hoc Sacramentum facti sumus membra Christi. ubi (und cum Patribus aliis) meminit Baptismi, & Judæorum manducantium eandem escam ad westphal nobifcum. II. Quoad appellationem: CALV. Si Realis pro vero modo accipiatur quatenus opponitur Imaginario, concedo: & Substantia vocem approbo, quatenus non minus animas nostras vivificat Christi caro quam panus corpora nutrit. quem fuisse Patrum omnium sensum, constat. III. Ad Pontificiorum præsentiam per contactum corporalem re**fpectu** 

\* Calv. in varib tra-Etat. De Cana Dom. De Particio Euch. De Reformat. Ecclef. & Admonit.

spectu distantiæ locorum ecquid respondet ? CALV. F4cellat crasium de locali prasentia commentum Papisticum, quod humana natura Christi repugnat : inde eft quod Patres plurimi docuerint Christum, ut hominem, esse jam in calo; ut Deum, in calo simul & interra. Deinde, IV. CALV. Papista ponunt idem Christi corpus palpabile & impalpabile, visibile & invisibile simul, respectu diversorum locorum. Pugnantia loquuntur, quia perinde possunt idem Christi corpus (ut cum Patribus loquar ) simul finitum & infinitum, mortale de immortale disere. Jam verò de spirituali conjunctione nostra cum corpore Christi, respectu discriminis locorum, quid ille statuit? V. CALV. Non ut corpus Christi ad nos descendat, sed ut fides nostra affcendat, prout nos monet antique Ecclesia prafatio, Sursum corda. VI. Modus iste spiritualis fideine statera tantum, an etiam rationis trutina. pensitandus ? CALV. Non dubito, quin, ut Christi sanguis testatur, etiam sue substantie participes faciat, quo in unam vitam coale (camus, mirifice fane, virtute Spiritus fancti & fidei nostra, & quod superat captum nostrum, & quod Christiani omnes credunt, animas nostras ejus corpore nutriri. Sic ille. Imò etiam modum hunc miraculosum vocat & ineffabilem. VII. Unica quæstio restat, de Perpetuitate unionis, An transeuntem scilicet Papistarum contactum approbet, an Patrum sententiæ, de permanente permansione, adhæreat? CALV. Papistarum unio temporalis, nostra verd perpetua est conjunctio cum Christo; de qua Dominus ipse dixit, Qui MANDUCAT CARNEM MEAM ET BIBIT SANGUINEM MEUM, IN ME MANET, ET EGO IN EO. Quæ, ut modò vidimus, fuit iplissima antiquorum Patrum constans consentiéns que professio. Qui quid præterea de Sacrificio senserint, Classis proxima indicabit.

# CLASSIS V;

De voce, SACRIFICIUM: unde contendunt Pontificii probare corporalem prasentiam Christi in Eucharistia.

## Status Controversiæ.



ue

iiâ,

His vi-

dei

an: lle.

em. An

Pa-

at !

eft Qui

EM

motans

ficio

S-

Ota hæc Controversia ex iisdem cardinibus dependet ex quibus superiores quæstiones, nempe, Propriene an improprie Patres Sacrificii nomen Eucharistiæ tribuerint.

# CAP. I.

Panem & vinum non posse esse proprie dictum Sacrificium in Eucharistia, Pontificii unanimiter consentiunt.

#### SECT. I.

I quis forte senserit Pani & Vino in Eucharistia Sacrificii nomen propriè tribui, insurgent in eum Jesuitæ, Unec sanè immerito. Bellarminus; a Id absurdissimum Bellar lib. effe nemo negare potest, quia si ità effet, haberet Ecclesia sacrificium inanimum, & vilius multo quam habuerint olim Judai. fimiliter Maldonatus; b Nefas effet credere Ecclesiam ullam bouald. rem corpoream & terrestrem Deo obtulisse post abrogata omnia tom. 1. De facrificia terrena. necnon Salmeron; e Communis est fen- ad 1. Arg. tentiaomnium Christianorum. Non aliud effe facrificium quam "Salmer. corpus & sanguinem Domini. Nam si panis effet sacrificium, 29. sequeretur quedres inanimata sacrificaretur, & quod summa la-

1.De Mife,

Euch .: par.

pugnant contra opinionem de propriè dicto Sacrificio in pane & vino, libentissimè assentiemur. Nunc de secundo genere subjectorum, viz. Corpore & Sanguine Christi, disserendum. Et ut hunc tractatum faciliùs dilucidiusque absolvamus, eum in quatuor Examinationes distribuemus: quarum prima de Pontificiorum ipsorum Principiis; secunda, de objectis Scripturis; tertia, de allegatis Patrum antiquorum Testimoniis; ultima, de Doctrina Protestantium instituetur, quatenus illi sacrificii nomen, rémve ipsam approbaverint.

#### EXAMINATIO I

Doctrina Pontificiorum, ejus démque Confutatio ex ipsorum Principiis: Quia omnis proprie dictus actus sacrificalis illi deest.

#### SECT. II.

Dicio; actio propriè dicta facrificalis, & veri facrificii proprietates effentiales. primò, de priore. Si Missa est sacrificium propriè dictum, certè in aliqua ejus parte inveniretur formalis ratio propriè dicti Sacrificii, nempe actus verè sacrificalis, per quem sacrificium perficitur, qui desalumeroni Jesuitæ necessarius videbatur. Verùm in sacrificio Missa actionem propriè formalem deesse omnino, ex ipsis Pontificiorum consessionibus facile est evincere. Actiones que ab illis numerantur, que que videri possunt aliquo modo Sacrificales, sunt septem: Quas sucatas esse omnes, vel ipsis judicibus, probabimus.

Prima actio quæ proponitur(ut incipiamus à levioribus) est Elevatio hostiæ. De qua Suarez, e Hæs, inquit, est mere accidentalis: unde si contingat pratermitti, sacrissium Missa potest esse perfectum. Similiter Alanus, sacrissium sina sunt

\*Salmer. Tom. 9. tract. 19. S. Sed non.

\* Surez , tom.3. difp, 75. 9. 3. \* Alan. l.2. De Euch. 6.15.

jure Divino; alia ex traditione Apostolica & more Evangelico adjecta, ut post consecrationem elevationes : --- non ad effentiam sacrificii pertinent. Secunda est hostiæ Fractio: 8 Sed & Salmeron, hang non effe necessariam ait Salmeron, itémque Alamus, loco 20, jam allegato. Tertia est Oblatio præcedens consecrationem: h Sed hanc non pertinere ad effentiam facrificii fatetur h Bellar.L. Bellarminus. Quarta est Immersio hostiæ in calicem; 1Sed hac non eft effentialis : conftat enim Christum non per hanc fa- Quarta srificasse. Sic Suarez. Quinta est Oblatio hostiæ post confecrationem. De qua Bellarminus, & Quod oblatio non ad essentiam sacrificii pertinet, probatur, inquit, tum ex eo quòd Beller. lib. Dominus eam oblationem non adhibuit, imo nec Apostoli in sacap.27. principio, ut ex Gregorio demonstratum est; tum ex eo quod S. Quinta verba hujus oblationis non dicuntur in persona Christi, sed in propositio. personaipsius Ministri & Ecclesia, ut patet ex illis verbis. Un-DE ET MEMORES NOS SERVI TUI, &c. Sicille: Quorfum igitur spectat Ecclesiæ Romanæ noviter instituta, post consecrationem, oblatio? Ad integritatem, inquiunt, facrificit erit. Disputo; Ubicunque est propriè & genuine didum facrificium, ibi propriam esse ejus oblationem necesse est; quia ad integritatem sacrificii pertinet oblatio: Nam recte vester Canus, reluctante nemine, 1 Vbi oblatio non est, ibi sacrificium nec esse potest; quia Oblatio latius patet quam fol.407. Sacrificium. Præterea, ut verè Salmeron, "Christus nunc fefe " Salmer. offert Patri in calis, ubi non Sefe facrificat. Cum jam (fatentibus vobis) nec Christus nec Apostoli adhibuerunt oblationem ullam in Eucharistia post ejus consecrationem, irrefutabiliter fequitur, nullum primitus institutum fuisse propriè dictum Sacrificium in Eucharistia.

tom.g.tract

De Miffa, Suarer ubi

Canus, Loc. Theol. 1.12. tom.g.tract

Part.II. Class. 5, Cap.1. Sect. 2. 294

Due palmaria actiones, quas ut facrificales Pontificii obtruferunt, examinantur, & jure optimo eliminantur.

#### SECT. III.

Alan. ubi Suprá. b Leff Opul. ver.1.12. C.13. & Bellar, ubi Supra, S.Sccundò, quia a Valg. in 3. Thom. difp.222. cap. I. e for Angl. 94. 6. art. 4.

CExta Actio (quam vocant) facrificalis est Confecratio ho-Oftiæ: pro qua Cardinalis Alanus, & Leffius Jesuita. atque ipse pariter Bellarminus certant strenué: De qua tamen, tefte d Vafquez, Quidam dicunt facrificium non confiftere in confecratione, quia hac santum eft praparatio ad facrificium, nec in oblatione post facrificium, quia non potest affirmari tune Christum obtulisse. Josephus Angles aliam rationem adfert; \* Quia in feria fexta, inquit, Majoris hebdomada non sumitur sanguis sed hostia. Quin & (ut nos rationes alias attexamus) fæpius Christus cum gratiarum actione panes consecravit, ubi tamen nullum facrificium, oblatio nulla erat; ut Matth. 15. Joh. 6. Quid quòd Baptismiagua consecratur, sacrificii proprii expers tamen ? Denique Actus hujusmodi sacrificalis debet esse representativus sacrificii corporis Christi in cruce; quod consecratio sola referre nequit,

f Bellar, ubi Cupra, S. Secundò. quia.

Septima actio restat, quæ est Consumtio hostiæ in ore Sacerdotis: Cui Cardinalis præ cæteris adhæret; Chriflus iple, inquit, aut confecrando & confumendo facrificavit, aut nullo modo facrificavit: nam ut oftendimus, non est Christi alia actio que facrificium dici possit, neque ante neque post confecrationem. Sic ille. Nos de Consecratione diximus: Confumtio jam expugnanda & quafi confumenda venit. De

one ejus; I. Cor. 10. NONNE QUI EDUNT HOST IAS PARTICI-

Bellar.ibid qua tamen rurfus Cardinalis; & Consumtio Sacramenti in ore Sacerdotis est sacrificii pars effentialis, quia nulla est alia destructio bujus sacrificii. Sic ille. Cujus opinio quam ludicra & infulfa sit, Pontificiorum aliorum rationes eruditissima commonstrant. I. h Confumtio non videtur pertinere adessenti-Salmer. am facrificii, quia Scriptura discernit inter facrificium & fumti-

tom.g.traff. 25.

PES

PES SUNT ALTARIS! Sic Salmeton. II. 1 Quia alind est immolare, aliud de immolatione participare. &, Rationem habet potins facramenti quam facrificii. Ità Alanus Cardinalis. Deinde, & Samtionem facerdotalem non effe de effentia, tenent Thomas, Bonaventura, Major, & ex recentioribus, Caffaline, Catharinus, Palatius, & Turrianus. Sic Suarez. III. 1 Confumtio hostia facta non est pars essentialis facrificii. -quia facerdos in ordinatione nullam talem poteftatem dire-Ham accipit ---- quia consumendo nihil Deo offerimus. Sic lesuita Conninks. IV. m Consecratione factà à sacerdote, laici non minus illud confumunt quam facerdotes : & func fequeretur, (acrificium fieri non in altari, fed in ftomacho, domi, cap.1. & fortalle in menfa. Sic Vafquez Jesuita. Videtisne Quanta molis erat Romanam condere Missam?

Cùm igitur post tantam de Sacrificio vestro confidentiam atque jactantiam factum est ut illius Missatici Sacrificii, seu potius Sacrilegii, vindices ipfi vestri ipforum antilogiis invicem obruantur, quis non meritò deploret horum hominum conscientias, qui de suæ (ut illis videtur) fidei articulo nihil præter hoc unum, Nescire se, se scire prodiderunt :

Ecclesiam Romanam anniversariam Missam habere abla, ullo proprie dicto Sacrificio.

SECT. IV.

"Eria fexta, inquit Bellarminus, Majoris hebdomade non " Bella lib. I celebratur Miffe facrificium, quamvis in illa actione dicit Recognitit. facerdos, ORATE, PRATRES, UT MEUM ET VESTRUM SA- 1. De Miffe CRIFICIUM, &c. Et paulò ante; Sic PIAT SACRI- cap.ul. S. FICIUM NOSTRUM IN CONSPECTU TUO, UT PLACE manduca AT TIBI, DOMINE DEUS. In his duobus locis vox SA- tion CRIFICIUM non videtur proprie accipienda, fed largo modo, pro tota actione. Sic ille. Quæ una confessio nobis tan-

1 Alan.L.z. De Euch. c.17.

k Suarez, in 3. Tho. difp. 75.5.5.

Conninks. De Sacram. qu. 82. art. 1. num. 90. m Vafq. in 3. Thom qu. 82.difp.222

Miffa: & L.

quam murus aheneus esse potest ad omnem Adversariorum impetum debellandum, quoties ex Sacrificii nomine folo. in Liturgiis Patrum, facrificium propriè dictum, etiam propitiatorium, Pontificii fibi fabricant; cum tamen intelli. gant Patres de facrificio metaphorico, & tantum ex Diving misericordiæ acceptatione propitiatorio, locutos esse. Post formales Actiones sacrificandi, Sacrificii Proprietates essentiales discutienda sunt.

Tres essentiales Proprietates veri Sacrificii (quasi corporu Christi) Missatico Sacrificio Pontificiorum deesse, ex ipforum principiis evincitur.

#### SECT. V.

CIc argumentamur : Non est illud propriè dictum facrifi-Ocium quod veri facrificii proprietatibus necessariis caret: Attale est facrificium Missaticum Romanæ Ecclesiæ: Ergò illud nihil minùs est quàm propriè dictum sacrificium. Propositionem Adversarii nostri lubentissimè dabunt, qui constituunt veri sacrificii proprietates tres : 1. ut sit visibile ; 2. ut ex re profana facra fiat ; 3. ut effentialem destructio-· Cont. Trid. nem patiatur. De prima Concilii Tridentini Patres; o Christus sacrificium visibile reliquit quo sacrificium ejus in carne reprasentaretur. Necessitatem hujus proprietatis explicat Gordonius Jesuita; P In facrificio proprie dicto, inquit. ne. ceffe eft ut fit res vifibilis & permanens, que offeratur. Materia est externa & fensibilis, que à nobis in pretio habeatur, ait 9 Salmeron. De secunda 1 Maldonatus, & Bellarminus, Septimo diximus, RITU MYSTICO CONSECRATUR. Nam debetres illa qua Deo offerturex profana fieri facra & Deo dicata. idem enim significat Sacrificare ac Sacrum facere. Sic Bellarminus. De tertia item Bellarminus, Ad verum (acrificium requiritur, inquit, ut id quod offertur Deo in facrificium plane destruatur, id est, ita mutetur ut definat effe id quod ante

feff. 22.c.1. P Gordon. Controv.g. 6,1.8.25. A Salmer. tom.g.traft. 27. S.Accidens. \* Maldon. De Euch. tom. I. P-319-Bellarm.l. 1.De Aliffa. c.z. t Bellarm. bid.

ante erat. Et in hoc maxime differt à simplici oblatione. --- Ratio bujus rei duplex effe videtur. Vna ob significationem mortis Christi. Altera, quia sacrificium est summa protestatio subje-Hionis nostra ad Deum, & summus cultus externus qui exhiberi possit. Summa autem ifta protestatio requirit ut non solum usus rei Deo offeratur, sed ipsa etiam substantia ; & ideo non folum usus fed substantia consumatur. Et ante; Id probatur ex nomine sacrificii. Nam Hebraice nat Zebach dicitur à Tot Zabach, quodest mactare. & Grace Suria dicitur à Sien, id eft, mactare. - Quò etiam pertinet vox mani, dicitur enim eavox à verbo resie, quod est consumo. - Probatur etiam ex usu Scripturarum. - Omnia omnino que in Scriptura dicuntur sacrificia, necessario destruenda erant : si viventia, peroccisionem : si inanima solida, ut simila, sal, & thus, per combuflionem : fi liquida, ut fanguis, vinum & aqua, per effusionem, Levit. 1. 6 2. Hæc ille, nullo (quod fciam) ex tota Pontificiorum tribu reluctante. & in hoc habent Protestantium quoq; unanimem confensum.

Affumtio ampliter ex eo probatur, quòd nulla harum proprietatum Christo convenire nunc potest in Eucharistia, nè una quidem: Non prima; quia corpus Christi (ut dicitur esse in Eucharistia) Pontificii ipsi tam invisibile esse jam \* fuprà statuerunt, ut nullo prorfus vel humano oculo vel in- \* Part. 1. c. tuitu angelico discerni possit. Nec secunda; quia ipsum 12. S.I. Christi corpus per sacerdotis consecrationem ex re profana facram fieri, absq; fumma blasphemia affirmari nequit. Non denig; tertia, ut nimirum res facrificata veram destructionem patiatur in substantia ejus; quam agnoscitis esse in omni vero facrificio proprietatem necessariam : Enimyero bona fide dicite, viri Pontificii, ecquid creditis corpus Christi in fubstantia ejus realem destructionem sustinere ? Ad hoc 1.De Misvester Cardinalis, " Corpus Christi, inquit, nullamex hac fe,c.27. \$. destructione la sionemin se pasitur, neg, effe suum naturale amittit cum manducatur Eucharistia, sed sacramentale. Sic ille. tioneur.

Tertio, per confecra-

Qualis est igitur illa destructio quam pati dicitur? Postquam editur à sacerdote, inquit, desinit realiser esse in altari. absurdé; perinde ac si dicatur homo aliquis verè suspensus esse atq; mactatus, adeóq; destructionem pati in substantia corporis, quia abdicatus magistratu suo amittit, non quidem naturale esse suum, sed tantum esse politicum atq; civile. Siccine de rebus divinis disserentes sudere Theologos decet, & misero populo implicità side occacato sutilibus commentis imponere? ut corpus Christi invisibile & visibile, divinum & prosanum, salvum & mattatum, integrum & destructum nequiter procacitérq; affirmetis.

# CAP. II.

# II. EXAMINATIO

Sacrificii Missatici. Non pendet à prima Eucharistiæ institutione.

Rgumentum nostrum; Missaticum sacrificium non pendet à Christi institutione qua primum Euchari-A stia ordinata & celebrata erat : ergò non sacrum, sed prorfus facrilegum est. Consequentiam dabit Salmeron Jesuita ; \* Falsum est, inquit, quod de viro quodam erudito intellexi, quod fi Chriftus Euchariftiam in ratione facrificii non instituisset, Ecclesia potnisset illud constituere: nam at de auro vel fructibus terra donatis posest Deo auri & fructuum lagitori offerre; ità Christum sibi donatum potest offerre. Sed profecto hac ratio et si probet quod Christum & alsa omnsa pofsimus Deo efferre in ratione oblationis, minime tamen in ratione sacrificii : quod cum indifferens & sua natura medium sit, ex opere operato Deum placare non valeret, misi accederet Divina institutio. secus ex ratione oblationis, que tantim vim habet ex fide & devetione operantis. cui teftimo-

2 Salmer. tom.9. trast.28. p.219. fimonio Pontificius nullus refragabitur. Antecedens igitur aggredimur, nimirum, In verbis Institutionis Euchari-Aix Sacrificii notulam nullam verè posse discerni, non obstante quovis Pontificiorum prætextu.

# Objectiones ex Scriptura, pro Sacrificio Missa.

I. Ex Novo Testamento.

Locus I. Luca XXII. 19. HOC PACITE . Fr.

SECT. I.

Wood Chriftus, inquit Cardinalis, sipfe obtulerit, jufferit Letiam offerri, certum est ex illis verbis Luca 22. Hoc FACITE IN MEAN COMMEMORATIONEM. Sic ille: quanquam certo certius fit, Maldonatum Jesuitam minime id pro certo credere ; qui, b Non quod contendam, inquit, verbum FACERE idem effe qued SACRIFICARE. multo minus Professorem Duacensem; qui contrarium suadet, e Non quod verbum FACERE idem fit quod SACRIFICARE, quomodo nonnulli interpretati funt prater mentem Scriptura. Sicille de nonnullis Pontificiis; quorum forsan aliqui in corum numero fuerunt quos noster Calvinus expositionem hanc, Facite, i. e. Sacrificate, mutuatos effe dixit ex illis poetæ Virgilii verbis, Cum faciam vitula - quod quia nimis absurdum \* Bellarmino videtur, ideo in Calvinum atrociter debacchatur, eique impudentia notam inurit. Cæterùm candidiùs multò Jansenius de nonnullis Pontificiis Doctoribus libere fatetur; & Sunt quidam qui ex Virgilii verbis, Cum faciam vitula .- conantar oftendere vocem FACERE fu- 131. mi pro SACRIFICARE. Quafi verò non licuisset etiam nonnullis Jesuitis adeò esse absurdis, ex qua familia exstiterunt duo, e Valentianus & Salmeron, qui eodem vitulino argumento ufi funt ; Ut ait Poeta, inquiunt, Cum faciam vitula ---

Bellarm.L. 1. De Miffasc. 12. 6. Sed his. & Conc. Trid.feff. 12.Cap. 1. b Maldon. tom. 1. De Euch. part. 3. 2. 332. c Eft. in 1.Cor.11.

\* Bellarm. ubi suprá.

d Jansen.in Luc. 22. Concord.c. Valent 1. 1. Sacrif.c. Salmer.

tom.g.trait.

27.0.205. Ratio-

Rationes Bellarminianas immediate post vester Estius dissolvet, quamvis futiliores sint quam quæ hic repeti debeant. Summa defensionis nostræ est; Verba hæc, Hoc \*cap. 1.5.2 dique; in quibus nulla inest vel umbra facrificii, ut jam \* fu-

& Effins, in 4. Sent. difl. 12. 5.11.

FACITE, ex omnium confessione, referri ad actus præcedentes benedicendi, accipiendi, frangendi, dicendi, comedenpraex Pontificiorum principiis probavimus. Sed professorem vestrum Duacensem Estium audiamus. 5 Quod nonnulli neoterici, inquit, loquens de Doctoribus Pontificiis. vim faciendam putant in verbo FACITE, quasi idem signifi. cet quod Sacrificate, eo quod Facere pro Sacrifi-CARE tum in profanis autoribus tum etiam in facris literis interdum positum legatur, nobis parum solidum videtur, nec a. pud veteres interpretes ea expositio usquam reperitur, nes fant proposito convenit. Non enimabsolute dicitur, FACITE, sed HOC FACITE, ideft, Id quod à me & à vobis nunc fit aut fa-Etumest, deinceps vos & vestri successores facite in mei memariam. Quâ loquendi forma dixit ad milites suos Abimelech. Fudic. 9. QUOD ME VIDISTIS FACERE, CITO FACITE. Et Paulus I. Cor. II. illud FACERE etiam ad plebem refertedentem & bibentem de boc Sacramento. quando ait, Hoc FA-CITE QUOTIESCUNQUE BIBETIS IM MEAM COMMEMO-RATIONEM. Quotiescung, enim manducabitis panem buns &c. In quibus sententiis manifestum est, FACERE non idem este quod SACRIFICARE, sed consuetam retinere significationem. Sic ille, ingenuè admodum & accuraté. Qua una confessione contraria Bellarmini defensio tota, tanquam litura unâ, deleta & obliterata est. Quidni & eâdem liturâ deleatur communis Adversariorum opinio de Apostolis nunc factis Sacerdotibus, quamvis à h Tridentinis Patribus fota? quæ futilitate sua marcescit, nisi existimandi sint Apostoli antea non fuisse sacerdotes, cum tamen non baptizandi solùm sed & prædicandi munere essent perfuncti,

L Concil. Trid feff. 32. C. I.

LOCUS II. Luca XXII. 20. HIC EST CALIX, QUI EFFUNDITUR PRO VOBIS.

#### SECT. II.

Bjicit Bellarminus, Luca c.22. cum ait, HIC EST CA- Bellarm. LIX NOVUM TESTAMENTUM IN SANGUINE MEO, QUI 48.De PRO VOB IS FUN DITUR; illud Fun DITUR non conjunxit cum S. Tertio. voce SANGUINE fed cum voco CALIX, ut ex Graco textu apparet, ubi habetur, Toro ro morniquer cuxurosubsen. At certe fi Lucas dicere voluisset, sanguinem fundendumin cruce tantummedo, dixiffet, HIC EST CALIX NOVUM TESTAMENTUM IN SAN-GUINE MEO, QUI (nimirum fanguis) PUN D I TUR : munc autem dixit, HIC EST CALIX, QUI FUNDITUR. Itaque indicavit languinem fundi ut erat in calice, & proinde fundi in Cana. Sicille. Respondeo; In voce in xuriduor Beza on amoparis deprehendit. Ad quod Rhemenses valde stomachantur, Rhem. quasi indignum esset hoc sacræ Scripturæ tribuere. quâ tamen inter suas Antiptoses (ut olim probavi) Poetæ & Oratores summi pro singulari elegantia sunt usi : Nec hoc solúm; fed omnibus Theologis Rhemenfibus doctior, Josephus Scaliger, 1 Rede Beza, inquit : eft enim in inxurbeduor an- 1 Jof Scal. tiptofis, pro Të inxuroidip- ut Basilius tradidit, Sadrinico Të dica- Notin N. π με τη των υμών τικ χυνομότο. Quod insuper hinc constare potest. quia sanguinem Christi in Coena effusum non fuisse Adverfarii ipfi fateri coguntur. quid igitur nostros commemoro? Præterea etiam (sensum quod attinet) præsentis temporis vocem hanc Funditur accipi pro futuro Effundetur \* proba- \* Supra, vimus ex vulgata Latina Editione, cui Jesuitæ hi tres, Va- class. 1.6.3. lentianus, Salmeron, Barradius, adhæserunt, præter eos qui veram sanguinis Christi effusionem post resurrectionem mattlarm. nullam esse posse constanter defenderunt. Quam opinionem 4. 1. De tandem Bellarminus ipse cogitur vel invitus admittere, ubi Missa e.12. dicit, m Nullam effe aliam effusionem in Eucharistia, præ- cundum. terquam

terquam specierum vini ; que effusio, inquit, non facit facrificium cruentum, cum sanguis re ipsa de corpore non egrediatur. Ergò cùm collegit ex voce effunditur propriam sanguinis effusionem in Eucharistia, turpiter hallucinatus est.

Locus III. Act. XIII.2. AHTEPYIVTON durin.

#### SECT. III.

n Bellarm.l. 1.De Miffa, c.13.

Ειτοργέττων 3 αυτών τῷ Κυρίφ, "Sacrificium probatur ex Graca voce herrepyerrur quia non significat privatum munus, sed publicum : neg; significare potest ministerium Verbi aut Sacramentorum ; quia ista publica quidem sunt, sed non exhibentur Deo. - Praterea, cum accommodatur ad facra, & absolute ponitur in Scripturis, ubique accipitur pro ministerio facrificii ; ut patet ex cap. 1. Luca, & epift. ad Hebr. c. 2.8,9,

& 10. Sic Bellarminus.

Respondeo; Si præcisè vox ea sacrificare denotat, certè quidem errat vulgata Editio, quæ Latinè reddit, Ministrantibus illis; quam tamen, veluti suam amasiam, Patres Tridentini exofculati & ut authenticam amplexati funt, quamq; non deserere jubentur Pontificii universi. Dein, si non ministerium verbi fignificat, tum dormitabar aliquando · Chryfoltomus : Ti is, Afrepyfertur; Ter' is, xmpuffortur, Minifrantibus illis ; ideft, inquit, Pradicantibus. Utcung; non potuit fignificare Sacrificium: Nam in hoc genere eruditionis vir incomparabilis P Ifaacus Cafaubonus, contra Baronium Cardinalem probavit, Autuplas in illo textu Luca, cap. 1. vers. 23. non significare facrificium, sed tantum oblationem Suffitus : quod munus tunc obiit Zacharias. atq; oblationem latius patere quam sacrificium vestrapte sponte largiti estis \*Cap. 1.5.2 \* fuprá.

\*Chryfost.in Att.13. bom. 27.

P I faac.Ca-Saub. Exercit. 16.c. 41 Locus IV. 1. Cor. X.21. NON POTESTIS MENS & DOMINI ET MENSÆ DÆMONTORUM.

SECT. IV.

A Pertissime comparat Apostolus , inquir Bellarminus, Amensam Domini, unde sumimus Eucharistiam, cum altari Gentilium, ubi immolabatur idolis, & cum altari Hebraorum, ubi immolabantur facrificia carnalia Deo vero. Inde autem fequitur, Mensam Domini effe etiam quoddam altare, & proinde Eucharistiam effe facrificium. Nunquam enimaltare proprie dictum erigitur nifi ad facrificia proprie dicta. Sic Bellarminus. Quis verò bonus genius illum præcipitem dedit, ut diceret Paulu comparare Mensam Domini cum altari Gentilium seu dæmoniorum, contra non modò Græcum textum, sed etiam Editioné Vulgatam, que fic habet, Non poteftis menfa Domini participes effe, & menfa damonioru. En, menfa dicitur, non altare. Forfitan Tridentinorum Patrum Spiritu inflatus erat, "cone.Trid. dicentium Paulum per MENSAM utrobique ATTARE intel- Poff. 12. lexisse, quod nullo negotio refellitur. Nam Altaria, in quibus facrificia immolabantur, alia effe & distinca à Mensis, in quibus facrificia edebantur, plùs quàm manifestum est ex Levitico; ubi Deus Leviticis sacerdotibus mandabat sacrificia sua comedere prater altare. Præterea Christus sacrificium Paschæ cum discipulis suis super eandem mensam edebat super quam Sacramentum sumserat: id quod ritus & modus sumendi demonstrat, non, sacerdotum more, stando, nec verò sedendo, sed accumbendo; Matth. 26. 20. winten und W Midres , accumbebat Christus cum duodecim. Similiter se res habet apud Ethnicos, ut textus satis innuit. Apostolus enim deterrere voluit Corinthios à conviviis idololatricis Gentilium, quæ dæmoniorum cultui destinabantur, & ab efu idolothytorum, quæ in aris ab Ethnicis facerdotibus diis immolata effent. ideóque in hac comparatione mentionem tantum mamair, menfarum, facit, quateous erant distinctæ & semotæ ab aris, in quibus sacrificia.

Bellar.l. T. De Miffa,

peculiare, at convivari, populo cum illis commune. Erant

\* Malach.

1.Balaus

Jef. Catech.
contr.
sAbulenf.
in Levit.12

t Idem, in

Num.tom.

igitur mensæ Gentilium, in quibus, peractis sacrificiis, idololatræ convivabantur & cibos oblatos comedebant, non autem offerebant. quod indè confirmatur, quia apud Apostolum mentio quoque fit poculi Domini, & poculi damoniorum; notum autem est, Gentiles non ad altaria sua sedad conviviorum mensas bibisse. Altare igitur sacrificiorum erat, mensa ciborum. Non enim dicit, quòd sacrificando mense Domini communicatur, sed edendo & bibendo. Non ignoramus apud Malachiam altare \* Domini men (am appellari. quem locum video à Jesuita objectum: ad quem scitè admodum respondet vester Abulensis, In sacrificiis holecaustorum non sumebat in cibum quisquam de illis, quia pertinebant ad Dominum tota, & comburebantur (aper altare : & quantum ad hoc, dicebantur Cibus Dei, cum ipfum altare dicitur Menfa Dei, ut patet Malach. c. I. Sic ille, Ratio cur hic cibm Dei præcipue dicatur, hæceffe videtur, Quia : holocanflum ad folam Dei laudem fiebat. Haud igitur altare propriè menfa vocatur. Huc accedit, quod dicitur hec oblatio propositionis ab Hieronymo; quæ tota in altari comburebatur, Malach. 1. & Levit. 6. combustio autem supra mensam nusquam legitur. ut nihil dicam de inconsequentia argumenti à veteri Testamento ad novum.

Denique, nè fortè Corinthiorum quisquam, qui istiusmodi conviviis intersuisset, se satis immunem ab eorum
idololatria putaret, quòd ad aras dæmoniorum se non prostituisset, dicit Apostolus, eos qui idolothyta edunt in idoso
super mensas contaminari, & æquè idololatras habendos
esse ac si ipsi suis manibus super altare dæmonibus sacriscassent. Licuit nihilominus tune Christianis idolothyta
in macello venalia, & à mysticis usibus discreta atque separata, emere & (modò sine scandalo) pro arbitrio comedere. Ex his constat Apostolum id super quod manducabatur, non altare, sed mensam Domini, vocasse.

Locus

Locus V. De Sacerdotio Chrifti, Hebr. v. OMNIS PON. TIPEX, &c. Que objectio à Pontificiis ipfis ut impia refutatur.

#### SECT. V.

TX illo Apostoli ad Hebr. v. omnis Pontifex ad offeren-L'dum munera & hoftias conftituitur : unde neceffe est & buns babere aliquid quod offerat, fic arguit Cardinalis; " Vides, inquit , Paulum per necessariam consequentiam colligere, debere Christum, fi vere est Pontifex, babere aliquid quod offerat, & confequenter debere offerre, quia omnis Pontifex constituitur ad offerendum. Quare fecundum Pauli fententiam Christus non eft Pontifex in aternum, misi afsidue aliquid offerat , nes faiss eft, quod femel cruente obtulerit feip fum. & fupra; \* Diett Chrifum effe Sacerdotem in aternum; quia Sacerdotium ejus non eft mutandum. --- At facrificium Crucis femel tantum peractum eft, nec repeti amplius potest, cum Christus mori jam nequente Ergo alind Sacrificium effe oportet, qued jugiter offeratur : nec enim facerdos dici potest qui nullum habet facrificium quod offerat. Admittere igitur neceffe eft in Ecclefia veram faerificandi actionem, que Christo summo Sacerdoti per ministros suos tribuatur : qualis certe actio nulla erit, fi Miffa facrificinos anferatur è medio. Rurfus Cardinalis, b Quia Christus non 5. Quod facrificat nunc per fe vifibiliter & bumano more in terris, non autem repugnat unitati & aternitati Sacerdotii ejus, ut habeat in terris facerdotes miniftros & vicarios, per ques id faciat. Imo, ut demonstravimus, non potest Christus als à ratione verè dici Sacerdos in aternum, nifi per miniftros facrificet, quandoquidem certum est eum per se proprie non facrificare. Sic ille.

Refp. Bellarminus nullam hic nifi (ut ità loquar ) temporalem æternitatem (nempe, in hac vita) tribuit Christi Sacerdotio; unde Chemnitius & alii Protestantes necessariis argumentis veram Sacerdotii Christi æternitatem collegerunt. Hos ille rationibus suis, sed more suo, oppugnat;

Bella Lt. De Milla, c.6. S. Respondeo, Quod attinet. Aland, 20 De Such. c.8. S. Reliqua. Rhem. Annot in Heb. 7.17. 0 \* Bellar. ib. S. Eft eti-

Estim, in Heb.7.17.

in blerisque enim petitione principii est nixus. Nunc nos tantum Pontificiorum confessionibus contenti erimus, qui partes nostras accurate defendunt; attamen à Calvino noftro edocti priús. Eftius, Ex quibus verbis Apostoli intelligitur, inquit, Christum vocari Sacerdotem in aternum ratione persona, ratione officii, ratione effectus : Persona; quia nullus eft ei successurus: Officii; quia semper in calis interpellat pro nobis, quodest Sacerdotis officium: nec caret hoc officium oblatione fua , qua feipfum hominem & fua vulnera offert Patri pro salute electorum : Denique, ratione Effectus, quia factu est nobis Sacerdos & Redemtor eterne falutis. Jefuita etiam Vafquez opinionem Bellarminianam ex propofito discutit, & Opinatores ipfos vehementer exagitat. Ejus oppositionis fumma capita hæc funt: 1. d Quod dicunt, inquit, non pose ef-Vafqu. in se sacerdotium quod non habet juge sacrificium, falsum eft. difp.85.c.1 2. Modus quo illi explicant eternitatem facrificii, non folum Scriptura fed manifesta ratione refelli potest : Heb. 7. HIC AUTEM, QUOD MANET IN ÆTERNUM, PERPETUUM HA-BET SACERDOTIUM. i.e. ut Chryfostomus & alii, fine fine. & fic exponunt amedcans. 3. Et illud, OMNIS PONTIFEX, &c. Graci omnes Patres in eum locum, & ex Latinis Ambro. fius & Anfelmus, non de facrificio incruento, fed de cruento intelligunt. Hæc ille, & alia multa in eandem sententiam.

> Videtis igitur, Jesuitæ, Bellarmini judicium quantilli ipsa Societas Jesuitica quandoque fecerit; etiam tum cum ille adeò magisterialiter quasi asiis omnibus (ut fibi videbatur) præcipuam religionis Romanæ doctrinam dictare voluerit. in hæc verba, Per neceffariam confequentiam. & rurfus, Admittereigitur necesse est. atque etiam, Fieri aliter non posse demonstravimus. Sic ille, non magis confidenter quam impotenter & præcipitanter. Sententias Patrum de cælesti Christi functione attulimus supra. De corum objectis te-

stimoniis opportunior erit infra differendi locus.

e Idem babet Epiph. in Haref. 55

2.Thom.

Locus

Locus VI. Heb.xiii. 10. HABEMUS ALTARE, &c. pro Miffatico Sacrificio objicitur.

#### SECT. VI.

Bjicit Valentianus Jesuita hunc locum Apostoli ad Hebr. 13.10. HABEMUS ALTARE DE QUO EDERE NON HABENT POTESTATEM QUI TABERNACULO (rits Audaice) DESERVIUNT. Est Gracum verbum, inquit, pro quo interpres altare dixit, sugarioron, quafi Sacrificatorium ad facrificium: Quod fi Sacrificatorium & Altare tunc in Ecclefia fuit, igitur & facrificium à que Sacrificatorium dicitur. Sic eum tocum. ille. Has voces, Altare & Menfa, promiscue usurpari apud Patres nemo dubitat; fed fenfulonge diverso. Textum objectum quod artinet; Si is locus Bellarmino idoneus videretur ad facrificium probandum; cur ille eum tanquam militem claudum à tergo reliquit? & Quia non defunt, inquit, ex Catholicis, qui eo loco per a LTARE intelligant crucem, aut cap. 14. 5. ipfum Christum, non urgeo ipfum locum. Bonum factum! Ex his. Non ursit, nimirum quòd sensit minimè esse urgendum. Utinam semper ità animatus fuisset: tum enim in cæteris fuis objectionibus ferè omnibus & pepercisset labori suo & minorem nobis faceffiffer molestiam. Ad textum revertor. Aquinas claritate istius Scripturæ adductus, HABE-MUS ALTARE, boc eft, inquit, vel crux Christi, in qua h Aquinie Christus pro nobis immolatus est; velipse Christus, in quo & locum. per quem preces fundimus. Et hoc est altare aureum, de quo Apoc. 8. NON HABENT POTESTATEM EDERE, ideft, frudum passionis percipere, qui TABERNACULO SERVIUNT. Sic ille. Et Altaris hujus exfistentiam esse in cœlis, probant verba sequentia aliquantò post; Non habemus hic manentem civitatem. --- Per ip sum ergo offeramus hostiam laudis, id eft, fructum labiorum nostrorum, &c. Quid multa : vox ipsa altare obluctanti cuivis facile imponat silentium, quia in numero fingulari ponitur: Sive enim de corpore Christi

Valent.De Sacrif. Mif-Se, C.4. P. 534.Eodem mode co Rhemen(es Theologi in

& Bellar.l.1. De Miffa,

Toftat . in 701. 22.94. 11. de fallo Rubenitarum in exstruendo suo altari.

tocum.

nem decimi.

Christi ut in cruce intelligatur, five ut jam in coelo, unicum tamen effe dicitur, ut responderet altari Hebræorum, quod unicum esse præcipiebatur, ut non obscurè innuit Apostolus, dicens, Habemus altare, de que edere potestatem non habent qui tabernaculo deserviunt. quasi dicat, Longe differt unicum Altare hoc ab illo altari facrificali Judæorum. Quod unicum duntaxat fuisse Abulensis vester vos docuir; Inflituerat Dens, inquit, altare unum & folum, & hoc in fan-Etuario, ut quicunque alibi immolaret effet fanguinis reus, ut patet Levis. 17. Quod ex Apostolo probatur didage effe unico Christi corpori, ut nunc est in cœlis: Heb. 13. 14.15. Non habemus hic permanentem civitatem, sed quarimus unam futuram. Per eum igitur offeramus, &c. Id eft, ut Aquinas Aquin.in Commentatur, & Ergo Christius fedet ad dextram Dei, & Super illum facrificium laudis immolemus. Addat quis illud, Heb. 9.24, 25. ubi est præclara comparatio unius Sanctuarii cœleftis cum unico Sanctuario Legis veteris. Deniq; , Apo. stolus per totam illam Epistolam totus est in hoc, ut prædi-

> Confutatio generalis superiorum Objectionum omnium qua pro Sacrificio & Altari ex N. T. petuntur, ex Pontificiorum ipforum liquida & necessaria confessione.

> cet unicum solumque salvificum Christianorum sacrificium in solius Christi unico & semel oblato sacrificio crucis consistere: præcipuè ab initio cap. septimi usque ad fi-

#### SECT. VII.

Onfessiones hujusmodi exstant apud Pontificios ipsos: Nec obstat, inquit 1 Cardinalis, quod Ministri in novo Beller. L.1. De Milla, Testamento Ecclesiastici non dicebantur Sacerdotes. cansa enim 6.17. & De in promtu eft. Quia enim tempore Apostolorum adhuc vigebat ritib.L.I.c. facerdotium Judaicum & facrificia cruenta offerebantur in tem-

plo.

plo Hierofolymitano, Apostoli (Domino inspirante) non utebantur nominibus Sacerdotii, Sacrificii, Templi, Altaris, & fimilium rerum, ut facilius distinguerent Christiana facra à Fudaicis, & ne putarentur, si isfdem uterentur vocibus, eofdem illos ritus innovare aut confirmare. Itidem Lorinus Jesuita de nomine Sacerdos, " Ab hoc abstinet novum Testamentum,inquit,ut magis proprio vel antiqui Legis facrificit vel idolorum. De qua voce pariter Eftius, "Sacerdotis vocabulam, inquit, quo offerendi facrificii potestas seu functio proprie significatur, in Scriptura novi Testamenti non legitur sacerdotibus nova legis attributum, fed foli Christo. cujus ratio est, quia cum Judais nomine communicare noluerunt Apostoli, ne non abrogatum vetus illud facerdotium videretur. Sic ille. Atque ità Objectiones ex locis his, Habemus Pontificem, Habemus Altare, una hac Adversariorum confessione prorsus diluuntur. Verbum addam; Cum unum vocabulum illud Sacerdos, quo facrificandi functio tota nititur, ab Apostolis consultò omisfum fuerit, nè voces Legales doctrinæ Evangelicæ præjudicioesse possent, certè nequiter & præfractè facitis, Pontisicii, quoties ex Apostolicis literis Sacrificium proprium deduci posse obtenditis.

m Lorin, in AA.14.22.

n Eftius,in 4. Sent. dift.

## CAP. III.

II. Objectiones, pro Sacrificio Missa, ex Veteri Testamento, & earum solutiones.

Bjectiones quæ sequuntur vel immediate desumræ funt ex veteris Testamenti Scripturis, vel per comparationem utriusque Testamenti formatæ & confica. Prioris ordinis aliæ typicæ funt, aliæ propheticæ. Utrisque satagunt Pontificii probare sacrificium Missanec proficiunt hilum: quo fatis produnt, se non ex conscientia pro-

\* Claff.s. 6ap.4.5.7.

propriè dictum facrificium defendere. Incipiemus à Scripturis typicis; omisso tamen typo Melchizedechi, de quò superiùs susè diximus. Objectiones typicæ sunt duæ.

1. Objectio Typica, de agno Paschali, urgetur cum insigni injuria in facrificium Christi in cruce.

## SECT. I. TX typo agni Paschalis non sat erat Cardinali deducere

Linguram qualemqualem Sacramenti Eucharistiæ, sed eò progreditur pervicaciæ (nullo vel duce vel, quod fciam, co. mite) ut dicat, a Qued celebratio Agni Pafchalis, inquit, fuerit · Bellarm, l. 1. DeMiffa, figuracelebrationis Eucharistia, probaturex 1. Cor. 5. ETENIM PASCHA NOSTRUM IMMOLATUS EST CHRISTUS: ITAG. Dicent Adversarii (viz. Protestantes) Apostolum loqui de immolatione in cruce facta, & de manducatione spirituali, que fit per fidem. Sed nos ex Evangelio probabimus figuram illam proprie impletam fuisse in institutione & celebratione Euchariftia. Sicille, sacrilege nimis. Sed quid ego conor Sophistam hunc sugillare ? Sunt ex sociis ejus, unà cum aliis, qui opinionem istam refellunt, probántq; hunc typum propriè ad facrificium Christi in cruce referendum esse. Toletus Cardinalis, b Pafcha, de quo Christus, Joh. 13. Sciens, QUOD VENIT HORA UT TRANSIRET EX HOC MUNDO. HIE mortem suam Transitum vocat, alladens ad pascha. Ipse enim Pascha nostrum immolatus est Christus. Sic ille. Idémque probat ex Augustino Pererius Jesuita; Cum venit Dominus ad canam, commendavit corporis & Sanguinis sui Sacramentum, dicens, Sciens Quod TRANSIRET E MUNDO AD PA-

TREM. quibu verbis expressit transitum Pasche. Similiter Aquinas; PASCHA NOSTRUM IMMOLATUS EST CHRI-

s rue. id eft, Chriftus occifus, ut populus liberaretur à servitute Diaboli. Christus enim ex mundo transit ad Patrem. Sic ille,

referens

b Tolet. in Job. 13. 1.

6.7.

e Perer.in Exod. 12,8, Aug. in Pfal.68.

6 Aquin in 1.60r.5.

referens figuram ad opus redemtionis per Christum. Eodem modo Jansenius; e Impleta est bac figura, quando Chri- . Jansen. stus immolatus est & ad Patrem transiit. Nemo potest Estio Concorde. vestro disertius loqui ; Sensus Apostoli est, inquit, quod i fin in Christus in ara crucis oblatus sit & immolatus pro nobis. Quare locum. sicut Judai fermente abstinebant quamdiu Pascha celebrabant, ità & nos Christianum ac perpetuum Pascha agentes, semper oportet abstinere à fermente veteris as prava cogitationis. Hoc autem de Cœna intelligi, Bellarminus profert testem omnino neminem. Qui verò contradicat, adest Origenes; s Sacrificium, pro que, inquit, sacrificia emnia in type & in fi- s origen in gura pracefferunt, unum & perfectum immolatus eft Christus. De quo testimonio Socrates, h origenes, inquit, valde fa- h socrat. piens dixit, Es udres mixa danner, Vnum folum est verum Pas- bift. 5.c.22. cha. Hoc causæ Pontificiorum jugulum petit, nempe, Sacrificium crucis esse solum sacrificium Christianorum. Addo Chryfostomi testimonium, cujus tanta claritas est ut recensione alterius cujusquam supersedere nos jubeat: PASCHA NOSTRUM IMMOLATUS EST CHRISTUS; 1 Pi- 1 chryfoft. des, inquit, in crucis intuitu perceptam latitiam : In cruce im- Decruce molatus est Christus. Ubi immolatio, ibi reconciliatio Domini. Ipfe facrificium fecundum carnem, facerdos fecundum spiritum, offerens & oblatus, altare & crux. Sic ille. Denique Opponentis futilitatem res ipsa redarguit. Christusenim, qui (ut Pontificii volunt) in Cœna est invisibilis & sine læsione, cui nè guttula quidem sanguinis effusa est, non poterat à Paschali agno, visibiliter occiso & cruore suo madido, repræfentari; cum præsertim hoc Crucis sacrificium erat Paschalis sacrificii absolutissimum complementum.

2. Typica Scriptura, de sanguine Testamenti, objicitur perperam ; quia proprie refertur ad facrificium Crucis.

SECT. II.

kBellarm.l. 1. De Miffa, c.8. 5. mento.

Bjicit Bellarminus, & Sanguis Testamenti veteris apud Moysem erat sanguis victima jamimmolata, & vere ac Hocfunda- proprie facrificata, ut patet Exod. 24. Ergo fanguis Testamenti novi apud Christum est sanguis victima immolata, & vere ac proprie facrificata. Est autem sanguis ille, sanguis Christi, ut ipfe dicit, HIC EST SANGUIS MEUS. Ergo ipfe fuit victima in Canaimmolata & sacrificata. Sic ille. At contra accuratiùs multò Vafquez Jesuita; 1 Illud, Novum TESTAMEN-TUM IN SANGUINE MEO, apud Evangelistas & Paulum, fanguini Christi prout est in hoc Sacramento non convenit ; sed illi testamento de quo Hebr.9. TESTAMENTUM IN MORTUIS CONFIRMATUM EST. hoc est, morte testatoris. & rurfus, UBI EST TESTAMENTUM, IBI MORS TESTATORIS IN. TERCEDAT NECESSE EST. Conftat ergo fanguinem Testa. menti dici, quatenus effusus est in confirmatione illius. Exod. 24. HIC EST SANGUIS TESTAMENTI. Nam facrificium Eucharistia non erat causa nostra redemtionis : ergò illud, quop EFFUNDITUR, &c. fignificat futuram effusionem in passione. Hac ille & alia multa in eandem sententiam, & sanè quam veriffimé. Nam Exod. 24. sanguis illius testamenti passim affpergebatur super altere, ut Christi sanguis super crucem. Nisi igitur Bellarminus suo præjudicio occæcatus suisset, haud profectò in tanta támque aperta Scripturarum luce tam turpiter erraffet. Hactenus de Scripturis Typicis, nunc Propheticas examinabimus.

Vafq. in z.Thom. qu. 78.difp. 199.6.2.

Scriptura Prophetica, que Pontificiis est instar omnium, babetur Malach. 1.

#### SECT. III.

Edinsiene testimonium, inquit Cardinalis, pro facrificio "Bellarm. Miffe, habetur Malachie I. in illis verbis, - AB ORTH LI. De SOLIS USQUE AD OCCASUM MAGNUM EST NOMEN MEUM IN GENTIBUS: ET IN OMNI LOCO SACRIPICATUR ET OFFERTUR NOMINI MEO OBLATIO MUNDA, Co. - Totacontrover sia circa hunc locum est, an Malachias loquatur de sacrificio proprie dicto, quale in Ecclesia aut est Eucharistia, aut nullum omnino est; an verò de sacrificio improprie dicto, quales sunt orationes, laudes, bona opera, patientia in persecutionibus, &c. Sic Bellarminus. Pergamus porrò, ille argumentando, nos refutando, per fingula testimonia. quod ut faciliùs expeditiúsa: præstemus, non possumus ejus stropham egregiam non detegere. Translationem is vulgatam sectatur, in qua quidem facrificis est mentio: expungit tamen verba reliqua quæ tum in Hebræis tum etiam in Græcis habentur, viz. Incensum offertur nomini meo, & facrificium mundum, ubi mentio fit incensi; quâ voce non potest munus ullum novi Testamenti nisi impropriè & tropicè præfigurari. Testes hujus rei habemus Patres antiquos, Tertullianum, lib.4. contra hæref. 1.33. Hieronymum, in Malach. 1. Chryfostomum, in Pfal.95. & 140. Eusebium, Demonstr. Evang. l. 1. c. ult. Augustinum, lib.1. contra Adversar. Legis & Proph. c. 20. qui THYMIAMA interpretati funt Christianas preces, orationes, & gratiarum actiones. unde liquidò constet, vocem quoque objectam, oblatio munda, impropriè omnino intelligi.

Exstat & alia vox in eadem prophetia, cap. 3. nempe, Levita: de qua Cardinalis in hunc modum, \* Postquam di- \* vbi suxerat, c. 1. OFFERTUR NOMINI MEO OBLATIO MUNDA, Pra.

erc. exponit cap. 3. à quibus offerenda sit ista munda oblatio: Purgae IT, inquit, FILIOS LEVI, &c. ubi per FILIOS LEv I non possunt intelligi Levita Testamenti veteris, --- sed nofri facerdotes. Sic ille. Efto. fed tamen ex voce Levitain prophetia Malachiæ propriè dicti Levitæ in novo Testamento concludi nequeunt. An ut igitur ex altera voce, faerificium, aut oblatio munda, apud eundem Prophetam juxta propriam acceptionem sacrificii & oblationis eliciatur ? nonne ipforum parium ratio par esse debet ? Alioqui antiqui Patres vehementer errarunt, qui verba Malachiæ de metaphoricis sacrificiis exposuerunt. Tertullianus, advers. Judæos; SACRIFICIA MUNDA. Indubitate non de terrenis fed fpiritualibus Dee litandum est. Cor contritum est SACRIFICIUM. &l. 3. contra Marc. ex Pfal. 57. SACRI-FICIUM MUNDUM. Gloria scilicer relatio, benedictio, lam. & paulò post; Sacrificium mundum simplex oratio de conscientia pura. Et hæc omnia de orationibus in genere, & non cum restrictione ad ullum Sacramentum. Cyprianus, lib.1. contra Judæos, cap. 16. vocat Sacrificium laudis. Eusebius, Demonstr. Evang. lib. 1. cap. 6. IN OMNI LOCO INCEN-SUM OFFERTUR NOMINE MEO, ET SACRIFICIUM MUN-DUM. Quod enim in omni loco dicit incensum & facrificium offerri Deo, quid alind significat, nisi non Hierosolymis nea, definite in hoc aut in illo loco ia futurum, fed in omni regione & in omnibus gentibus, qua quidem & orationis incensum & facrificium, quod mundum dictum eft, non per cruores fed per pias actiones, summo Des effent oblatura? Dein quam proclivis Cardinalis fuerit ad errandum & plane præceps, ex eo apparet, quòd per Levitas Testamenti veteris sacerdotes nostros præfigurari vult; cum tamen Patres antiqui Levitas tantum Diaconis nostris assimilaverunt; Cyprianus, Ambrofius, Augustinus. quod & Ecclefia Romana in degradatione Archiepiscopi Cranmeri observavit; quæ cum abstulisset illi habitum Diaconatus, dixit, Levitice 3. Alia ordine te privamus.

3. Alia allusiones Patrum ad alia veteris Testamenti dicta, alphas objecta, arq, foluta.

SECT. IV.

DE aliis veteris Testamenti locis, ex quibus antiqui Pa-tres assimilationes hauserunt, & elegantiis eorum plurimum delectati eos ad Eucharistiam accommodarunt. quaq; ab Adversariis catervatim objiciuntur, supersluum effet aliud quicquam dicere, quam infignem effe objicientium ineptiam, quafi qui ciborum condimenta pro cibis folidis exhibent: scitas enimvero & ingeniosas allusiones pro Theologicis dogmatibus seriò obtrudunt. Puderet autem hos, opinor, ità ineptire ex fimilibus Patrum allufionibus de Baptismo. Lauretus Pontificius autor, vir diligens, & in Patribus legendis admodum versatus, respectu aquæ Baptismi refert, " Aqua Marah, qua per lignum facta sunt dul- "Hier Lauces, Exod. 15. Aque ufque ad talos, Ezek. 47. Baptifmus mun- vet. Sylv. dans pedes. Aqua in pelvi, Judic. 6. eft Baptifmi gratia : A- Aqua. qua Contradictionis, Pfal. 80. est Baptifmus, iis qui ficte accedunt. Aqua in quas missi sunt pulveres vituli, Exod.32. est Baptismus ubi omne vitium conteritur. Pergit ille, allegans complures alios veteris Scripturæ textus, quafi alludentes ad Baptismum. Sic placuit Patribus sæpe ludere impropriis suis allusionibus : at non oportuit Pontificios ex corum dictis xaraxeusmis Lectores fuos eludere. Hucufque ex dictis quatenus fimpliciter proponuntur. Nunc de Comparationibus agendum.

Allegor. tit.

Objectiones ex comparatione Legis veteris cum novo Teftamento : 1. quoad Umbram & Veritatem.

SECT. V.

IN comparatione utriusque Testamenti Cardinalis spem « Bellarm.s. ann mediocrem collocat, « Secunda classis argumentorum, 2.De Euch. inquit, c.ult.

inquit, erit ex comparatione hujus Sacramenti cum aliis rebus. ac primo cum Sacramentis Hebraorum. Patres enim palam affirmare non timent differre hoc Sacramentuma Manna, agno Paschali, Pane propositionis, & similibus rebus, ut veritatem à figuris, corpus abumbra, & rem calestem, divinam & inconsumtibilem à reterrena & consumtibili. Sic ille, quò probet Christi præsentiam in Eucharistia; sed vanissime, neglecto distinctionum lumine, quod à nobis, prout res & causa tulerit, adhibendu est. Interea verò, quia Patrum nemo de comparatione Mannæ explicatiùs & exactiùs quam Augustinus tractaverit, nemo quam Leo Pontifex & Ambrosius de comparatione Veritatis cum Umbris difertius & accommodatiùs locutus fit, agedum, hos confulamus. Augustinus clare docuit, Fideles sub veteri Testamento eandem escam (id est, Christi carnem) manducasse in Manna quam Christiani nunc comedunt in Eucharistia; remeandem in signis diversis. Nec sanè mirum est si Sacramenta novæ Legis ideo tantum veritatem continere dicuntur, quatenus Promissionis jam verè impletæ figilla sunt, cujus Sacramenta vetera præfigurationes fuerunt.

P Bellarm. L. 1. De Missa,c.7. S. Leo. P Alibi nobis objicit Bellarminus testimonium Leonis; Leo, inquit, serm. 7. De Passione Domini, de Pascha loquens, UT ERGÒ, inquit, UMBRÆ CEDERENT CORPORI, ET CESSARENT IMAGINES SUB PRÆSENTIA VERITATIS, ANTIQUA OBSERVANTIA NOVO TOLLITUR SACRAMENTO, HOSTIA IN HOSTIAM TRANSIT, SANGUINEM SANGUIS EXCLUDIT, ET LEGALIS FESTIVITAS DUM MUTATUR IMPLETUR. Et infrà, de Sacramenti institutione loquens, VETUS, inquit, TESTAMENTUM CONSUMMABAT, ET NOVUM PASCHA CONDEBAT, &c. Hinc Cardinalis probare contendit, typos veteris Legis fuisse proprias figuras facrificii Missa. Sed non bonâ side nobiscum agit, quia verba præcedentia Leonis prorsus dissimulat, quibus ostenditur ipsum per hostiam præsiguratam in typis veteris Legis intellexisse hostiam

hostiam crucis, non autem Eucharistiæ: nam verba Pontificis in eodem Sermone idem clamitant. id quod agnovit · Vasquez Jesuita etiam tum quando vel maxime conatus est Misse Romanæ sacrificium defendere. Omnia illa, in- Vasquez, quit Leo, que de immolatione Agni divinitus per Mofen fuerant praftituta Christum prophetarant, & Christi oc- 9.83.66. cisionem proprie nunciarant. Ut ergo umbra cederent corpori, & ceffarent imagines sub prasentia veritatis, &c. Ubi prasentia veritatis tribuitur Christi corpori & hostiæ occifa, non autem ut corpori ulli incruento, nec ut fanguini latenti sub specie vini: nam nulla hic propria Christi occisio. nulla sanguinis realis effusio. Ad quod igitur, dicat quis, valet Sacramentum, de quo locutus est Leo ? Patet, non ad complendam figuram veteris Testamenti, sed ad demonstrandam eam in cruce fuisse completam, in qua extremo fuo fpiritu Dei Filius edidit illud confummatissimum & abfolutiffimum fuum Consummatum est.

Utinam non morbo hoc qui dicitur cacoethes nimis laborarent Pontificii, in abutendis Testimoniis Patrum aliorum, ut nunc ipfius Leonis. Cujus exemplum aliud notavit idem Jesuita Vasquez, Solet, inquit, probari ex Leone (viz. Vasquiti à Pontificiis aliis) Sacrificium Miffe ex fermone 7. de Passio- Supra. ME; OPORTEBAT ENIM UT MANIFESTO IMPLERENTUR EFFECTU QUÆ DIU FUERANT FIGURATO PROMISSA MYSTERIO, UT OVEM SIGNIFICATIVAM OVIS VERA RE-MOVERET, BY UT UNO EXPLERETUR SACRIFICIO VARI-ARUM DIFFERENTIA VICTIMARUM. Verum ibi loquitur de Cacrificio cruento Christi : Subdit enim, OMNIA ILLA CHRI-STI OCCISIONEM PRÆFIGURARUNT. Sic ille ; quem verborum Leonis meridiana lux coegit non folum veritatem tueri, verum etiam quorundam sociorum oscitantiam perstringere, qui solebant verba de cruento sacrificio crucis prolata ad probandum facrificium Missa incruentum distorquere; codem planè errore in quo Bellarminus jam:

deprehensus est. Nam sententiis ambabus inter se collatis, verba verbis, sensus sensibus conveniunt. In hac, sanguis, viz. Christi, sanguinem, nempe agni Paschalis, excludit; in illa pariter, ovis vera, id est, Christus crucifixus, ovem significativam, nimirum Paschalem ovem, removebat.

2. Objectio, ex eo quod melior sit conditio rei figurata quam figura.

#### SECT. VI.

Bellarm.l. 1. De Euch.
c 3. S. Ex
figuris.

Ex figuris Testamenti veteris, inquit Bellarminus, sumitur hoc argumentum. Figura necessario inseriores esse debent rebus siguratis; ut in veteri Testamento panis Melchizedechi, & panis propositionis, & Manna erant sigura Eucharistia in novo Testamento: ergò materia Eucharistia non est simpliciter panis, sed corpus Christi. — Ex prastantioribus tres sunt pracipuè sigura, qua robustissima argumenta Catholicis prabent. 1. Agnus Paschalis in se prastantior; quia animal est: & ut symbolum; quia melius reprasentat carnem Christi. 2. Sanguis Testamenti prastantior, Exod. 24. quia verus sanguis, hoc autem vinum. 3. Manna, in se panis melior; utpote ab Angelis factus: & ut Symbolum, prastantius; quia de cælo, &c.

Robustissima argumenta scilicet, quæ veluti aranearum telæ tætu levissimo cadunt & dissolvuntur! Dicimus enim typos omnes tum veteris tum novi Testamenti siguras suisse, & esse unius & ejusdem corporis Christi repræsentationes in cruce immolati. Nam quemadmodum duo Cherubin adversis vultibus propitiatorium versus spectabant, sic duæ veteris & novi Testamenti siguræ idem corpus Christi in cruce designarunt, ità ut sub Lege tanquam typi, sub Evangelio ut antitypa, ipsum Christi corpus in cruce, ut utriusque archetypum, repræsentarent. De his exquissie admodum Gregorius Nazianzenus; "Tò pèproquado miga, na-

" Nazianz. Orat.42.

μῶ κỳ λόρω, πότε πόπος ຄν άμυθρότερ@, i.e. Ausim dicere Pascha Judaicum fuisse typum typi (leu figuram figura) sed obscurior erat. Sicille. Exempli gratia, Agnus Paschalis occisus erat typus Christi crucifixi; cujus antitypon, seu correspondens figura, est Panis fractus & Vinum effusum in Euchari-·stia: Christus verò passus tam typi quàm antitypi archetypon est & exemplar. Eodem plane modo \* Theodoretus \* Theod. 1.2. de corpore Christi, respectu panis in Eucharistia, xen pais TD Dial c.24. ने मेंड संप्रकेश्वद बेह्न्स्रीयम्म, Oportet corpus Christi effe imaginis archetypum. Et rursus ibidem ipsum symbolum, scilicet panem, vocat orrus ou juar @ avrituror, vere corporis Christi exemplar. Habemus hic duas figuras fibi invicem correspondentes, & unum eundémque Christum repræsentantes, ambas archetypo inferiores, quamvis quoad substantiam inter se æquales. Est tamen melioritas infignis in novi Testamenti antitypis, quæ confistit in clariore & præstantiore modo repræsentandi corpus Christi. Figuræ illæ veteres referebant Christum promissum; at Sacramenta nostra Chriflum exhibitum & in cruce immolatum repræsentant, ipfum viz. archetypon & veritatem, uti imago solet facere : ità ut per has notas melioritas distinguatur. Magna Augustini autoritas me ad se vocat, & non modò ea quæ suprà ex Patribus aliis de antitypis diximus repetere prohibet, sed etiam jubet testimonia ejus ad vivum exprimere: 7 Firmif- y August. sime tene, inquit, & nullatenus dubites, ipsum unigenitum De side ad Deum Verbum carnem factum se pro nobis obsulisse sacrificium c.18. & hostiam Deo in odorem suavitatis : cui cum Patre & Spiritu sancto à Patriarchis, Prophetis & Sacerdotibus tempore veteris Testamenti animalia sacrificabantur ; & cui nunc, id eft, tempore novi Testamenti, cum Patre & Spiritu fancto, cum quibus illi est una Divinitas, sacrificium panis & vini in fide & charitate fancta Ecclesia Catholica per universum orbem terra offerre non cessat. In illis enim carnalibus victimis fuit carmis Christi, quam pro peccatis nostris ipse sine peccato fuerat ob-Laturus.

laturus, & sanguinis quemer at effusurus in remissionem peccatorum nostrorum prafiguratio. In isto autem Sacrificio gratiarum actio at q. commemoratio est carnis Christi quam pro nobis obtulit, & sanguinis quem pro nobis idem Deus effudit. Hac Augustinus.

## CAP. IV.

## III. EXAMINATIO

Objectionum earum quæ violenter extractæ funt ex Patrum Epithetis; è quibus quinque hîc discutiuntur.

SECT. I.

On ignorant Adversarii, non modò in ipsis Scripturis, sed etiam in sanctorum Patrum scriptis passim nomen hoc Sacrificium eleemosynis, prædicationi verbi, martyrio, mortificationi, & ferè centum aliis pietatis ossiciis tribui, & tamen non desinunt hujus generis

argutiis nobis molestiam creare.

Bellar.l.1.
De Missa,
c. 15. 5.
Quinto,
Patres.

Ecce enim Cardinalis, \* Patres, inquit, ad nomen sacrificii sape addunt epitheta qua soli vero sacrificio conveniunt: — Cyprianus lib. 2. epist. 3. vocat plenum ac verum sacrificium; Chrysostomus bom. 60. ad populum, & omnes Graci passim vocant sacrificium terribile & plenum horroris: Augustinus lib. 10. Decivit. c. 20. vocat summum & verissimum sacrificium; lib. De spirit. & lit. c. 11. appellat verissimum & singulare sacrificium Deo plenum. Hac objicit Bellarminus. Ultimum hoc Testimonium duntaxat explicatione eget. Lib. 1. Demonstr. Evang. c. aut. vocat sacrificium Seones cap. ult. Sacrificamus, inquit Eusebius, Deo altissimo sacrificium Deo plenum, & odorem offerimus, us, Deo altissimo sacrificium Deo plenum, & odorem offerimus,

& facrofanctum facrificium facrificamus novo more, fecundum nevum Testamentum, hostiam mundam. quæ Mistæ facrificio minimè convenire posse, verba præcedentia ostendunt: præmisitenim, Has incorporeas & intelligentia praditas bofins prophetica nunciant oracula. ubi facrificium hoc Deo plenum numerat inter incorporeas hoftias. non est igitur Miffaticum facrificium. Quale igiture nempe commemorativum facrificii corporis Christi in cruce. de quo idem Eusebius paulò post; Sacrificamus igitur & incendimus alias in memoriam magni illim facrificii, secundum ea que ab ipsotradita funt, mysteria celebrantes. quæ fenfui Protestantium per omnia quadrant. Nam 1. Commemoratio sacrificii Chrifti in cruce est revera hostia incorporea : 2. cum fit Christi Filii Dei memoria, est Deo plena : 3. differt etiam à Judaicis facrificiis, tum quòd illa corporea erant, tum etiam quòd alio more & ritu celebrabantur.

#### Earundem Solutiones.

#### SECT. II.

Uinque illa epitheta, fi Patrum sensum genuinum spectemus, majori fastu quam fide nobis ab Adversariis obtruduntur. Non enim Eucharistiam istis quasi gemmis ideo adornarunt, ac fi hoc facramentum divinum quiddam haberet sibi proprium quod ad sacrificium spectat; cum præsertim aut eadem aut saltem æquipollentia epitheta aliis pariter actionibus piis compluribus Patres tribuerint, quas non nisi impropriè & metaphoricè sacrificia esse judicarunt. I. Augustinus, b omne opus bonum, inquit, est verum sacrificium, ut Deo inhareamus. Ecquid autem vero c.6. verius ? & quid non plenum Deo dici potest per quod Deo eTertull. L. inhereamus? II. Tertullianus ait ; Sacrificium mundum, 3-advers. benedictio, laus, bymnus, & simplex oratio de conscientia pura. L. 4. paulò Mundum autem & purum funt fynonyma. III. Justinus post initium Martyr,

Aug.1.10.

a Fuftin. Mart. Dial. in Tryphon . P.170. e Chresoft. bom.40. in 1. Cor. 11.

Pfal.95.

Martyr, de Gratiarum actionibus, Tranau porau svoiau, inquit. i. e. Sola perfecta & confummata facrificia. quo nihil migis Summum dici poteft. IV. Chryfostomus, De Baptismatisactu, e Poft pronunciationem inudrer endrer colleger, zi confie national on not spaned soyudrow, verborum terribilium, of tremendos canones dogmatum calestium. (Quod Sacramentum Augustinus vocat facrificiam.) Necnon V. functionem prædicandi Apostolus vocat oblationem, Rom. 15. & potentiam Dei ad Salutem, Rom. 1. ergò Deo plenam. VI. à Chryso. ftomo dicitur Sacrificium mundum & immaculatum; qui eti-Chryfoft in am vocat mentem puram, caft umque corpus, sociar simistu, facrificium praftantisimum, ¿udestr. Ab Origene, fuprà cap. 3. 6.1. (nec enim obliviscendum est) crucis oblatio folum facrificium appellatur. Haud aliter Augustinus; 8 Mors contra Ad-Christi unum fingulare & verum facrificium : necnon Theophylactus nominans Eucharistiam facrificium, fed ut impropriè dictum, & tantum commemorationis gratia; Eundem Christum offerinas, fed potins illius memoriam facimus, perinde ac fi jam effet immolatus: quocirca unum effe hoc facrificium conftat, unicum, & femel oblatum. Similiter Cyrillus Alexandrinus; ut \*infrà ex ejus cum Juliano Colloquio evincemus. Collatio hæc vel avido cuilibet Adversario fatisfacere potest, præsertim cum hæc epitheta nostra ea

& Proph. £.18. h Theoph. in Hebr. 10. per totum.

& August.

verf. Legis

\* Sell. 4.

longè superaverint.

Encharistiam, respectu corporis Christi, Sacrificium (licet improprie) fimal cruentum & incruentum dici, clarifsime elucidatur.

quæ ab Adversariis objiciuntur numero perspicuitatéque

#### SECT. III.

Dverfarii noftri, ut oftenderent Christum in Eucharistia effe fignum representans seipsum in cruce immolatum, similitudinem è theatro petierunt, de Rege qui post adeptam adeptam victoriam in scena seipsum victorem repræsentaret, cujus fimilitudinis apodofis & applicatio quam infelix & infulfa fit, Classe 1. cap.4.6. 4. palam pleneque oftendimus. Nunc porrò hanc veniam petimus, ut quam illi fimilitudinem ad lectores suos illudendos attulerunt, candem nobis ad veritatem illustrandam usurpare liceat. Mauritius Imp. postquam uxor & filii in conspectu ejus trucidati esfent ipse tandem à Phoca parricida sceleratissimo immanisfime occifus est, cadavérque ejus per urbem tractum. Dum hoc horrendum facinus in scena repræsentatur, quatenus Mauritii corpus mortuum objective tantum & fub persona ob spectantium oculos proponitur, tragoedia illa incruenta verè dicitur, in qua nulla Imp. fanguinis guttula cernitur: at quatenus corpus illud subjective intelligitur. ut olim sanguine suo madidum, tragoedia eadem cruenta ritè appellatur. Idem planè accidit in Eucharistia: In quaut mentibus nostris complectimur facrificium illud semel à Christo peractum in cruce, cruentum; ut verò oculis cernimus idem facrificium fymbolice in Eucharistia repræsentari, incruentum, juxtà cum Patribus, indigitamus.

### Objectio, ex relatione Altaris ad Sacrificium.

#### SECT. IV.

OBjicit Bellarminus h In Ecclesia antiqua fuisse altarium heelar.l.1.
De Mism, Altare verò & Sacrisscia sunt correlativa. Rec.16. spondeo de relatione Altarisad Sacrificium, quod Bellarminus statuit de relatione Sacrificii ad Sacerdotium, 1 Videndum effe ut Sacrificio proprie dicto Sacerdotium proprie 1 Idem,Li. dictum, & Sacrificio improprie dicto improprie dictum Sacer- 6.2. detium respondeat. Priùs igitur probare vobis incumbit, Eucharistiam esse sacrificium proprie dictum, quam propriè dictum altare suadere possitis. Quanquam etiam est ubi Maldonatus digitum intendit Sacrificio absque altari;

k Serpens

k Mald. L. De Sacram. tom.1.p.347

& Serpens anem, inquit, fuit facrificium commemoratioum futuri facrificii Christi, sed tamen non habuit altare. Abulenfis Abulen in quoque memorat altare absque facrificio; 1 Hoc altare, in-30/.22 quis quit, non fuerat ad facrificium offerendum.

potest Cyrillus Alexandrinus, in Quastione De Sacrificio.

Antiquitatem quod attinet; testis locupletissimus esse

m Cyrill. A. lex.1.g.cont. Julian.

ubi introducit Julianum Apostatam ut Opponentem, cui iple respondeat; " Julian. Neque aliquid quod à Fudais le. ge cautum est vos servatis : Illi facrificant; - vos autem invento novo sacrificio --- quare non sacrificatis? CYRILL. Non comprobat Altissimus oblationes impiorum. Vita honeflas & optimorum quorumvis fludium eft fanctissimo Deo sacrificium quoddam flagrantisimum, ut Rom. 12. EXHIBETE CORPORA VESTRA SACRIFICIUM VIVUM, SANCTUM, BENEPLACITUM DEO, &c. Animadvertat, cui veritas est cordi; Apostata vellicat Christianos, quòd nec vetera Judeorum sacrificia servarent, nec ipsi novo sacrificio invento facrificarent: quem Cyrillus nullo alio dignatur refponfo, quam Deum fanctitatis facrificiis effe contentum; & Christianos (ut sequitur) fpiritualem & mentalem cultum perficere. Rurlus Julian. Offerre verò facra altari cavetis. · Idem ... CYRILL. Sacrificamus autem multo melius quam illi olim. --- adhibentes (piritualia atque mentalia. --- Offerimus enim in odorem suavitatis virtutes omnigenas, spem, obedientiam, charitatem. --- Iftud enim facrificium minime carnale, simplex, & sccundum naturam incorporeum decet Deum. Ergo nullum apud Christianos corporeum sacrificium agnoscit, præter unum illud Crucis, ut ejus ad proximam objectionem responsio demonstrat. Julian. Pro nobis ( inquitis Christiani) semel immolatus est Christus. CYRILL. Refulsit veritas, immelatus est enim pro nobis Christus Agnus verm, qui est vere immaculatum & impollutum sacrificium. Hic fistat parumper lector, oro, diligentérque perpendat, adverfarium fuisse Julianum, cui mysteria Christiana exploratis-

fima

Orat.3.cont

fima fuere, utpote qui, teste "Nazianzeno, seipsum in clerum " Mazianz. afferipferat Christianum, & plebi libros Divinos lectitabat. quod non minus sibi amplum & honorificum existimabat quam aliud quidvis. animadvertátque, eum unicum Crucis facrificium apud Christianos in pretio esse testari; esque sic objectanti Cyrillum Alexandrinum, inter Patres Catholicos Apologistam infignissimum, non modò non obluctari, verum etiam penitus affentiri. Instat denique Julian. Non Abraham imitantes, vos Christiani, altaria erigitis ei, nec adificatu facrificatoria. CYRILL. Sacrificium qued attinet, faerificamus item & nos nunc melius quam illi tunc. Nam figurarum tempore vigebant figura; demonstrata verò veritate piritualem cultum necesse eft vigere. de Altari verò ne 30 quidem. Ex hac tantorum ingeniorum (Juliani & Cyrilli) contentione, tanquam ex lapidum collifione, tanta veritatis lux elicitur, ut ad caufæ decisionem nihil ampliùs desiderari videatur. concludit etenim Cyrillus, Nullum propriè dictum facrificium, five cruentum five incruentum, apud Christianos celebrari præter unicum illud crucis : alia omnia spiritualia esse atque mentalia. Qui si tempore

Concilii Tridentini vixisset, vah, quot Anathematum ful-

trem Catholicissimum) obruissent!

minibus boni illi Patres hunc ( \* omnium suffragiis Pa- \* Infra,c.6.

X 3

CAP.

## Part. II. Class. 5. Cap.5. CAP. V.

Solventur objectiones Pontificiorum, quibus contendunt probare, tanquam ex Patribus, idem Christi corpus ut sacrificium offerri in multis locis simul.

. Bellar J. 3. De Euch.c. 3.5. Tertis

Bjicit Bellarminus; \* Chryfostomus, & cum eo Primafius, & Anschmus, & commentarius afferiptus Ambrosio in cap. 10. ad Hebr. idem corpus Domini in mul. tis altaribus simul offerri dieunt; nec loquantur de signo corporis, fed de vero corpore. Sic ille, inde apud fe fingens Patres credidisse idem Christi corpus subjective præsens esse in diversis altaribus, tanquam sacrificium incruentum. Sed respondeo: Patres ut aptissimi ità apertissimi erunt mentis fuæ interpretes : Qui diferte oftendunt fe per facrificium in pluribus altaribus oblatum intellexisse corpus Christi, quatenus erat cruentum in cruce oblatum. b Eandem hoftiam, inquit Chrysoftomus, quam Christus immelabat, offerimus. immediate subjungens, uanor 3 ardumon aind, vel potius recordationem ejus. nempe in fingulis altaribus. Non igitur fubjectivam, sed tantum objectivam præsentiam indicarunt. Similiter Ambrofius, e Offerimus quidem , inquit, fed inrecordationem ejus. Sed unaeft hac hoftia, non multa. Revera una, sed quæ subjective & in se in cruce offerebatur, nunc objective & repræsentative in singulis altaribus offertur, \*Apoc. 13.8 nempe unicus ille \* Agnus occifus ab origine mundi, non solùm quoad efficaciam mortis, verùm etiam quoad repræfentationem in fingulis altaribus, in quibus ab origine mun-De Euch.e. di, in typum mortis Christi, peracta erat in veteri Testamento cujuslibet cruenti agni immolatio.

· Chryfoft. in Heb. 10. hom. 17.

a Ambrof. in Heb. 10.

d Bellar.l.z. 35. ex Pri-

maf.inHeb. 10. S.ult.

Insuper eademarte objicit Bellarminus; d Primafius scri-

psit

tere

pfit in cap. 10.epift. ad Hebr. in hac verba; Est unum con-PUS CHRISTI CUM ILLO QUOD SUSCEPIT DE UTERO VIRGINALI, NON MULTA CORPORA, Oc. ubi contendit, inquit, hos intereffe inter facrificia vesera & facrificium Chrifianorum , quod illa quotidie mutabantur , ( nec enim idem agnus bis immolabatur, (ed hodie unus, cras alius) at Christiani in diver fis altaribus & temporibus femper idem Christi corpus facrificant. Quod certe non potest intelligi de pane materiali; is enim quotidie mutatur: nec de pane ut fignificat corpus Chrifti; nam hoc modo etiam Hebrai idem corpus femper immolassent, quippe qui omnibus fuu victimis cundem Christum reprafentabant : nec potef intelligi de corpore ut est in calo & fide apprehenditur nam Primafius dicit immolari à facer dotibus in altari: Cogimur ergò intelligere, ipsum verum Christi corpus, quod utique unum eft, vere in altari adeffe, & fub fecie panis & vini à sacerdotibus immelari. Ex que testimenie apertissimo illudetiam colligitur, S. Augustinum nihil aliud fensife quam Catholici fentiunt. fuit enim Primasius Augustini doctrina additiffimus. Hattenus Cardinalis. Cui dupliciter respondemus: 1. Corpus Christi Missaticum incruentum à Primasio non intelligi; 2. Nos Primasii mentem ex Magistri ejus judicio rectius addiscere.

I. Resp. Primasii mentem ex dictis ejus quasi palpare videmur: Utitur ille in loco objecto hac immodism offerunt quidem sucerdotes nostri, inquit, sed in recordationem ejus; sieut dixit, Hoc factre in commemo rationem melta; corpus unum, non multa; corpus unum, quod suscepit ex virgine. Hac Primasius. At illud quod sub recordationem cadit, præsens, nisi objective per repræsentationem, essenon potest. Perinde enim est ac si dicat quis, Eandem Christi mortem in omnibus altaribus per recordationem offerri ac celebrari. quæ tamen non nisi unica suit & semel exhibita. Hæc solutio Cardinalem minimè latuit, qui proindeea verba Primasii latitare & nos sa-

tere maluit. quam Sophisticationem verba sequentia detegunt; Hebr. 10. JAM NON RELINQUITUR HOSTIA PRO PECCATIS. Non, inquit, ficut in veteri Testamento, donatum est hostias sape offerre: neque enim Christus, qui est hostia nostra, iterum immolandus est. --- nam semel mortuus, jam non moritur. In qua sententia unam crucis hostiam sufficientem vocat, & propter sufficientiam ejus negat eam rursus esse immolandam. De eadem dixit, Corpus unum, non multa corpora. Atque hoc evincit, Primafium per idem corpus diversis altaribus immolatum intellexisse, idem corpus cruentum impropriè offerri in Eucharistia. quod vox immolari declarat, quæ, fatentibus Adversariis, fignificat corpus molâ atteri: fic Christi corpus in cruce immolatum fuit, nunquam post immolandum. Quid multa, cum hæc ipsius Primafii ¿murópowore ora Adverfariis obstruate Idem facrificium, inquit, sed potius recordatio ejus. De qua sententia cap. feq.

eCypr.l.1. Epist.3. 11. Resp. Hujusmodi objectiones unico Cypriani dicto diluuntur universæ: e Passio est Domini, inquit, sacrificium quod offerimus. & rationem reddit; quia passionis ejus mentionem sacimus. En passio una, & tamen in omnibus Eucharistiæ celebrationibus offertur, objective utique; nec enim nunc Christi passio est subjective in omnibus altaribus.

III. Resp. ex Augustino. Erat Primasius (ut Bellarminus verè resert) Augustino addictissimus: Quo tamen artissicio Cardinalis ex sententia Primasii discipuli Augustinum sibi vendicaret, non video; cùm præsertim (modò hoc necesse essert) meliore jure nos ex doctrina præceptoris de judicio discipuli dijudicare oporteat. Quid Augustinus autem: f sape ità loquimar, inquit, ut Pascha propinquante dicamus, crastinam vel perendinam Domini Passionem; cum ille ante tam multos annos passus sit, necomnino nisi semelilla passio facta sit. Nempeipso die Dominica dicimus, Hodie Dominus resurrexit; cùm ex quo resurrexit sot anni transferunt.

f August. E. pist. 23. ad Benif.

Cur nemo tam ineptus est, ut nos ità loquentes arguat esse mentitos, nifi quiaistos dies secundum illorum quibus hac gesta sunt fimilitudinem nuncupamus, ut dicatur ipfe dies qui non est ipfe, sed revolutione temporis similis ejus ; & dicatur illo die fieri, propter Sacramenti celebrationem, quod non illo die sed jam olim factum eft ? Nonne semel immolatus eft Christus in feipso? & tamen in Sacramento non folum per omnes Pascha Solennitates sed omni die populis immolatur, nec utique mentitur qui interregatus eum responderit immolari. Quid planius? Christus semel immolatus est, ut subjective præsens, quemadmodum & passio ejus unica fuit; nihilominus quovis Paschatis die immolari idem Christus dicitur propter similitudinem, seu objective, per recordationem illius. Ergò Bellarmini verbis, sed ordine inverso, concludemus; Ex hoc testimonio Augustini etiam colligitur, Primasium nihil alind sensiffe quam Catholici sentiebant : erat enim Primasius Augufini doctrina addictissimus. Hucusque avaravasmos in diluendis Pontificiorum Objectionibus versati sumus.

CAP.

# Part. II. Class. 3. Cap. 6. Self. 1.

Demonstratur antiquorum Patrum consentiens judicium, adversus Romanæ Ecclesiæ fidem de propriè dicto Sacrificio corporis Christi in Eucharistia.

I. Demonstratio. Patres in Encharistia distinxerunt inter corporis Christi recordationem & corpus ipsum oblatum.

SECT. I.

Co aptissime exactissimeque probant Patrum fententiæ, cum pronunciant corpus Christi offerri in Eucharistia; quia statim, & quasi eodem spiritu, grandem hanc cautionem & restrictionem adhibent, vel potiùs offerimus recordationem ejus. quæ præcipuè facrificandi corpus Christi vim & emphasin negativam habent. Chryfostomus; offerimus quidem eandem hostiam, vel potius recordationemejus. Ambrofius ; offerimus quidem, fed in recordationem ejus. Et una est hostia, non multa. Similiter Primasius; Offerunt quidem facerdotes nostri, fed in recordationemejus, ficut dixit, Hoc FACITE IN COMMEMORATIO-NEM MEI. De his \* suprá. In hoc choro consentienter eandem cantilenam cecinerunt alii: ut Theodoretus; a Si Sacerdos fecundum ordinem Melchizedechi (Christus) obtulit facrificium, cur novi Testamenti Sacerdotes facrificium peragunt ? Sed clarum est iis qui sunt in divinis eruditi, eos non aliud facrificium offerre, fed illius unius facrificii memoriam peragere. Etiam Augustinus, præter illud de quo modò, b Nonne semel immolatus est Christus in seipso? 6 ta-

\* Cap.5. • Theod.in Hebr.8.

Epift.23.ad Bonif. men in Sacramento non folum per ownes Pafeha folennitates, fed amni die papulis immolatur, nec utig, mentitur qui interregatus eum responderit immolari. addit infuper ; Si enim Sacramenta quandam similitudinem earum rerum non haberent quas reprasentant, non effent Sacramenta : Ex bac autem fimilitudine plerag, rerum epfarum nomina accipiunt. Post hos plenissime Theophylacus; e Num & nos hostias avanualles, incruent as, offerimus : amnino. fed reminiscimur obitus ejus : & una nobis est hostia, non multe. Quandoquidem ille semel immolatus eft, eundem semper offerimus : quin parius oblationis illius memoriam facimus, perinde ac si hoc tempore immolatus effet . Sacrificium unicum eft, & femel oblatum. Quot verba, totferè funt causa Pontificia lethales plaga. 1. Nullum corporis Christi facrificium admittit, nisi quod fit per immolationem; 2. nullam immolationem propriam fanguinis (de qua loquitur) quæ non est per effusionem; 3. nullam effusionem, nisi semel in cruce factam: 4. inquit immolationem five madationem que hoc tempore fit (que eft Patrum fingulorum communis fententia) effe potius memoriam & recordationem ejus. at quod offertur in recordationem folum & memoriam, id non propriè, fed repræsentative tantum, &, ut Augustinus loquitur, per similitudinem, id est, objective, offertur. Eodem plane modo quo hi de Christi facrificio in Eucharistia, Hieronymus loquitur de facerdote offerente, d Qui talis exfliterit, inquit, ut miniftret in fanctu- dHieroni ario, & arrium ingrediarur interius, & offerat femper Deo fa- tom. 5.1 13. crificium, stà ut verus faverdes fit, imo imitatorejus de quo 44. Griptum est, Tu es Sacerdos IN ATERNUM SECUN-DUM ORDINEM MELCHISEDEC. Sic ille. Nec tamen quisquam est Missaticus Sacrificulus, qui non ostentet & jactet se esse verè Sacerdotem secundum ordinem Melchizedechi. quod \* nos alibi oppugnavimus. Postremò, • Ipse misa, du-Christus, inquit Theophylactus, unam obtulit sociar, nempe glice, c 6. corpus suum pro peccatis nostris mactatum, eis re Muenis aparous bi supra.

in Hebr.10.

c Theoph us

min, in perpetuum nobit sufficientem, ut secunda non indigeamus. Ergò ea quam obtenditis Missatici sacrificii necessitas sufficientiæ sacrificii crucis derogat.

II. Demonstratio. Patres clare distinguint inter Sacramentum corporis Christi & corpus ipsum, tanquam inter aliud & aliud.

#### SECT. II.

\* Part. t. 5.2.C.10.

7Im hujus Demonstrationis clarè expressimus \* suprà, ex Augustino, diserte affirmante, Aliud effe quod videtur, alind quod intelligitur. &, Non hoc corpus quod videtis manducaturi estis, &c. ex Primasio & Hieronymo, distinguentibus inter hæc tanquam inter pignus & rem oppignoratam : ex Cypriano ; ut inter panem à Christo datum discipulis & corpus ejus traditum militibus. Ut his Fulgentii testimonium infigne, hactenus omiffum, fubjungamus, quæftio ipsa postulat. f Quasi Filius (Christus) sanctificare nequeat, fFulgent.ad inquit, facrificium corporis sui quod offerimus, cum corpus funm ipfe sanctificavit. ubi aperte discrimen ponit inter facrificium corporis Christi & corpus : illud à nobis, hoc à seipso offertur. Huc facit illud Augustini, & Illud quod appellatur ab hominibus Sacrificium signum est veri sacrificii. que est luculenta distinctio inter corpus Christi Eucharisticum & corpus Christi proprium. Similiter Gregorius Nazianzenus; h Mox ab incruento facrificio manus elueret (fcilicet Julianus) per quod nos unimur Christo, necnon passionis ejus participes sumus. in qua sententia facrificium per quod & Christus cui unimur distinguuntur plurimum.

& August.De Civ. Deigl. 10.6.5.

Mon.l.z.

k Nazianz. Invest.in Julian ante medium.

III. Demondratio, prout Adversarii maxime optant, ex Patrum antiquorum Parallelis de Baptisme.

#### SECT. III.

PRæeant Adversarii; nos sequemur. Objicit Bellarminus; i Si Patres existimarent Eucharistiam solum esse Sa- Bellar. Lt. cramentum, non etiam sacrificium, ut Adversarii sentiunt, nul- cap. 15. S. la effet caufa cur aliter loquerentur de Eucharistia quam de Ba- Hic. ptismo : nusquam autem Patres Baptismum vocant Sacrificium; nec dicunt Baptizare effe facrificare vel immolare. Quomodo ergo credibile erit veteres Patres in modo loquendi nobifcum, in sententia cum Adversariis convenisse ? & rursus, \* Baptismus est Sacramentum reprasentativum mortis Christi, " thid. 6. - & tamen nulli veterum Baptismum sacrificium Deo obla- Tertiò, Bapt tum unquam appellaverunt. Post hunc Suarezius Jesuita, eodem pugione nos stimulans, & Solum hoc est observandum, & Suarez, inquit, propter Hareticos, qui hoc nomen SACRIFICIUM ad 74. P. 952. metaphoram detorquent, Sanctos Patres nunquam vocasseministerium Baptismi aut alterius Sacramenti nomine Sacrificii, cum tamen Sacrificium metaphorice sumtum in eo conveniret. cum ergò Eucharistiam sacrificium absolutissime vocant, signum est eos proprie de Sacrificio loqui. Sic ille. Necnon ante utrosque Alanus Cardinalis ; 1 Quis possit cum Hareti- Alanda. cis vel tenuiter sufficari, Patres abusos esse nomine Sacrificii, c.14. cam hoc folum co nomine appellent, nec alteri fere sacramento unquam tribuant? Sic ille. Hi tres Ecclesiæ Romanæ quafi nauarchæ, omnium controversiarum quæstionibus veluti maris fluctibus exercitati, objectionem hanc adeò acriter instantérque premunt, ac si causæ totius cardo in hac una objectione versaretur: cui si satisfiat, Pontificios, sin minus, Protestantes, causa cadere necesse sit.

Respondeo igitur I. Objectionem hanc importunam nimis esse & plane ineptam, quia Baptismi & Eucharistiæ tam

difpar

" CANNS, Loc

rationis & Refectionis spiritualis Sacramenta. In hoc Baptismi Sacramento cùm cibi ( qui sacrificii subjectum effe folet) materia nulla appareat, certè nulla ratio est cur Pontificii à nobis respectu Baptismis acrificii nomen deposcant. Quanquam ut ad rem ipsam propiùs accedam, II. respondeo, objectioni huic jamdudum occurrisse Scholasticorum delicias, Melchiorem Canum Episcopum, in hunc modum; m Quaris quid cansa plerisque antiquorum fuerit, inquit, ut Baptisma Hostiam appellaverint, ideoque dixerint, Non saper-Theol L. 12. 6.12.9.424. effe bostiam pro peccatis, Hebr. 10. quia Baptismus repeti non potest? Ethic eximius Theologus rationem explicat; Quia per Baptismum applicatur nobis hostiacrucis, hincilli Baptisma translatitie Hostiam nuncuparunt. Sic ille. Sed ne quis ab eo, pra fertim Patrem neminem allegante, dissentiat, en testem verè antiquum & (ut omnes facilè concedent) omni exceptione majorem, Patrem Augustinum! Is, de Apostoli verbis Hebr. 10.26. VOLUNTARIÈ PECCANTIBUS NON

n Aug. tom. 4. Expo ad Kom. fol. 1185.

RELINQUITUR SACRIFICIUM PRO PECCATO, " Illud ad Hebreos qui diligentins, inquit, pertrectant, sie intelligunt, ut non de facrificio contribulati per pænitentiam cordis accipiendum fit quod dictum eft, Non ADHUC PRO PECCATIS RELINQUITUR SACRIFICIUM; fed de facrificio de que tuno loquebatur Apostolus, idest, holocausto Dominica passionis, quod eo tempore offert qui que pro peccatis suis quo ejusdem pasfionis fide dedicatur, & Christianorum fidelium nomine bapti-Zatus imbuitur : ut hoc significaret Apostolus, Non posse deinceps eum qui peccavit, iterum baptizando purgari. Sic lanctus ille Pater testatur de suo & aliorum Patrum judicio. Cui satis erit Theophylactum (quamvis extra Antiquitatis seriem positum)adjungere, nè quis doctrinam hanc per oblivionem tune quafi antiquatam putet : " Apoftolus oftendit, inquit, non effe locum fecundo Baptismati, ideoque nec secunda morti Christi, hanc suriar, hostiam, vocas. Sic ille. rationemque

o Theoph. in Heb. 10.

attexit,

attexit, Nostrum enim Baptisma mortem ejus eixoritus, figurat. Ratioigitur in promtueft; Baptisma dicilate & translatitie Sacrificium, quia per illud fit applicatio mortis Christi iis qui baptizantur; quamvis propriè Sacramentum sir, non Sacrificium: Quapropter ex Adversariorum concessione idem nobis de Eucharistia credendum est.

IV. Demonstratio. Patres qui corpus Christi Sacrificium appellarunt, tidem pariter in Eucharistia cruentum Christicorpus offerri senserunt.

#### SECT. IV.

Oboc Sacramento mortuum dici, quatenus vi significationis sacramentalis mors & passio Domini commemorantur & representantur. Necnon Salmeron Jesuita, b Hesychius, inquit, lib. 2. cap. 7. in Levit. cum canaret Dominus, ait, (eipfum occidiffe. Chryfoftomus hom. 24. in 1. Cor. ait, in Eu- ? = 38. chariftia Chriftum pati & occidi : Alii docent, in Euchariftia offerri ipsum cruentum facrificium; ut sunt Alexander Papa primus, Cyprianus libro Epistolarum ad Cacilium, Passio est enim Domini Sacrificium qued offerimus. Rurfus in candem fententiam Chryfoltomus; "To moGanv ispay witor, Ovem madatam. Gregorii Nyffeni calculus minime est contemnendus, qui de ipsa celebratione Sacramenti, dum Chri- 566. stus viveret una cum Apostolis, d Qui dedit, inquit, corpus d Nyssen Osum ad comedendum, aperte demonstrat jam perfectam Agni immolationem. non enim ad edendum idoneum effet corpus animantium. Sic ille, palàm docens, Apostolos in Coena corpus Christi ut moriturum comedisse; Nos post resurrectionem, idem corpus ut olim mortuum. Quod hi Patres de Eucharistia nostra, idem ausus est Leo Papa de figura Veteris Testamenti dicere; e Merito, inquit, sub Davides e Leosferm. persona pramittitur historia crucis. - Vere enim David in 16.00 l'af. Christo

Alan. De Euch Li. c.38.

b Salmer. tom. g.track 29. 6 31.

Chryfoil. tom. s. edit. Savil. P.

rat. De refurr Christi.

apud Grat. De consecr. dilt.z. lit. Quid fit.

E Ambrof.

2. 6.1.

Christoest passius, quia vert Christus in David est carne cruci-Greg. Mag. fixus. Sicille. Necnon Gregorius Magnus Papa; f Chriflus in feipfo immortaliter vivens, iterum in hoc my fterio moritur. Quidni igitur Calvini argumentum nobis instar Ajacis clypei esse possit, quo omnia objectionum tela retundantur quæ ex nomine Sacrificii in Patribus opponi folent? Nè scilicet eos juxta verborum proprietatem, sed secundùm amplitudinem & latitudinem sensûs mystici interpretemur. quantò magis si præterea etiam constet ipsos eadem libertate verborum usos circa Sacramentum Baptismatis. de quo Ambrofius ; & In Baptismo crucifigimus nobis Filium Dei. quod dicitur ratione Repræsentationis, Re-De panit. l. cordationis, & Applicationis mortis & passionis Christi: hebryfoft.in Ut & juxta alium mysticum sensum Chrysostomus, Baptismus, inquit, nihil alindest quaminteritus & resurrectio Heb.6.bom. ejus qui baptizatur. Huc faciunt alia Patrum testimonia, quibus baptizari Christiani dicuntur in Christi fanguine, O-

\*Claff.3.c.5 rigenis, Chryfoftomi, Hieronymi, fuprá \*.

V. Demonstratio. Patres propria facrificia apud Chri-Stianos baberi negarunt.

SECT. V.

Huc referri possunt ea Patrum testimonia quibus de Sacrificio, Sacerdotio, & Altari agentes, quatenus Christo conveniunt, ea non in terris sed in cœlis tantum quærenda esse seriò sæpéque monuerint. Cyrillum Alexandrinum consuluimus, & ex ipso hausimus istius ævi planum accuratúmq; de Sacrificio judicium. cujus fumma hæcest, Julianus Apostata (cui religio Christiana compertissima erat ) objectat Christianis, veluti impietatis argumentum, externi omnis apud ipsos sacrificii defectum, præter unicam illam Christi immolationem in cruce. Huic sanctus Pater satisfacere satagit, Christianos reverà nullum aliud ud facrificium habere concedens, præterquam (qualia funt virtutum officia) spiritualia atque mentalia. Hac ille in Apologia sua ad Ethnicos, nomine totius orbis Christiani. Testimonium ipsum \* suprà citavimus : Nunc testis fidem ex Adversariorum testificationibus afferemus. 1 Sanctus Cyrillus Episcopus Alexandrinus vir sanctissimus & doctifsimus , - imperante Theodosio juniore prafuit Concilio Ephelino primo. Sic Bellarminus. Greci item in Menologio hoc illi elogium tribuunt, tanto viro digniffimum, & Cyrillum Alexandrinum Episcopum eruditissimum fuisse, & Catho- anno 444. lica fidei propugnatorem egregium.

\* Cap.4. Bellarm.L. De Script. Eccl. anno

k Baron.in

Tres Demonstrationes alia, ex futilitate Objectionum quas Pontificii & Patribus extorferunt.

#### SECT. VI.

Emonstratio I. Pontificii, ut Sacrificium repræsentativum defenderent, novum commentum excogitarunt, viz. Christum in Eucharistia repræsentare seipsum ut erat in cruce. cujus figmenti summam futilitatem \* suprà de- \* oraff.c. teximus: ad cujus probationem Adversarii (Patres quod 6.4.53. attinet) testimonium funum duntaxat, idque prorsus fictitium, attulerunt.

II. \* Contenderunt insuper Pontificii ex Patribus pro- \* Supra, bare, Sacrificium corporis Christi in Eucharistia secundum 5.5. ordinem Melchizedechi fieri: cum tamen Patres, ubi facrificium alterum cum altero comparant, non analogiam ullam ponunt inter panem ac vinum Melchizedechi fimpliciter & corpus ac sanguinem Christi; sed tantum inter panem & vinum Melchizedechi & Christi panem & vinum Sacramentale, tanquam Symbola folum corporis & fanguinis Christi.ut apertissime docent que Bellarminus ipse irecen- 18ellarm. 1 fuit fanctorum Patrum testimonia; Ambrosii, De Sacram. 1.5. c. 5, & in cap. ad Hebr. Melchisedech obtulit panem &

1. De Mif-

vinum --- quod toto orbe terrarum in Sacramentorum erogatione celebratur. Augustini, l. 1 . contra Adverf. Legis & Proph. c. 20. Noverunt qui legunt, quid protulerit Melchisedech, quando benedixit Abraham -vident tale Sacrificium nunc offerri Deo toto orbe terrarum. Theophylacti. in 6.5. ad Hebr. Hic folus Melchisedech (id est Christus) in morem illius, pane & vino facrificabat. Arnobii, in Pfal. 109. Christus per mysterium panis & vini factus est Sacerdos in æternum. Eufebii Eniffen. ferm. 5. De Pafch. Mel. chisedech oblatione panis & vini hoc (nimirum, quod in Eucharistia celebratur) Christi sacrificium figuravit. Casioderi, in Pfal. 109. Quem ordinem Melchisedech per mysticam similitudinem justissimus Rex instituit, quando Domino panis & vini fructus obtulit. Remigius & Euthymius in eundem Pfalmum 109.non dissimilia scribant. Etiam Phinces. Tempore Messiæ omnia sacrificia ceffabunt; sed sacrificium panis & vini non cessabit.] Hæc Bellarminus. Quid ex his? animadvertite. Patres qui docuerant illud quod offertur in Eucharistia juxta ordinem Melchizedech, effe revera panem & vinum, non potuerunt intelligere corpus & fanguinem Christi esse propriè dictum sacrificium in Eucharistia, quod eò enucleatius explicarunt, quatenus non dubitarunt sacramentaliter vocare tum Christi corpus & sanguinem panem & vinum, tum etiam panem & vinum Melchizedechi appellare corpus & fanguinem Domini. Patres produximus, Cyprianum, Busebium, Hieronymum, Eucherium, Primafium, Classe 1. c.4. 6.7. Sed & insuper dicant Adversarii, quomodo panis & vinum Melchizedechi figura esse potuit Missatici sacrificii, in quo, dum offertur per transsubstantiationem (ut aiunt) nec panis nec vini substantia ulla insit.

III. Denique, ad Sacrificium suum fabricandum Pontificii in colligendis epithetis sedulo elaborarunt quibus antiqui \* Patres Eucharistiam insigniverunt, viz. Esse sacrifi-

\* Supra,

facrificium Purum, Verum, Incruentum.quæ fingula, cum aliis similibus Sacrificii epithetis, Patres spiritualibus contriti cordis, Divina laudis, pietatifq; exercitiis tribuerunt. Idem quoque de Altaribus affirmare licet. Patres enim weins mensam Dominicam appellasse constat; Altare verò non aliter quam alia, quorum exemplis abundamus : " Veftras mentes " Ambrof. (inquit Ambrofius de Virginibus) confidenter altaria dixerim, de quibus pro redemtione corpus Christi offertur. Sic Ambrofius. Item Hieronymus; " Unufquifque fanctus altare " Hieron.in Domini in se habet ; quod est fides. Necnon Augustinus; · Sacrificium novi Testamenti est, quando altaria cordis nostri · August. munda & pura in conspectu Divina majestatis offerimus. Re- De temp. liqua prætereo: non enim amabit lector nimiam diligentiam.

## CAP. VII.

De Sacrificio Eucharistiæ, quatenus à Pontificiis proprie Propitiatorium dicitur.

#### SECT. I.

Ynodus Tridentina decrevit, " Eucharifiam effe Sacri- . Synod. ficium vere propitiatorium, quo placatur Deus ad dimit- Trid feff. Utenda peccata. Et ne qua ambiguitas in Decreto lecto- 12.6.2. res conturbet, Catechifmus Romanus, ejufdem Synodi & Pii IV. Papæ juffu editus, vim ejus propitiationis explicat; Sacrificium non solum merendi sed etiam satufaciendi effici- b carecb. entiam continet. Vel, ut Ozorius Jesuita, tanquam ex eadem Rom. De Synodo, "Unicum hoc facrificium est facrificium laudis, actio- part. 2. nu, propitiatorium, fatisfactorium, expiatorium pro peccatis, & 'Ozor.tom. impetratorium pro vivis & defunctis. Cum jam Pontificii 4. cone. De

hoc suum proprie propitiatorium, satisfactorium, meritorium, expiatorium sacrificium commenti sint, nostrum erit distinctionum lumine tenebras omnes dispellere.

I. Distinctio est quoad materiam sacrificii propitiatorii. Hanc Adversarii corpus Christi esse volunt ut est in manibus sacerdotis: nos duntaxat illud in cruce cruentum his attributis, esse sacrificium Satussactorium, Meritorium, Expiato-

rium, dignum esse defendimus.

II. Distinctio est, qua propitiationem Satisfactionis qua ex justitia remissionem apud Deum exigit, tanquam sacrisicio Crucis propriam, discernimus à propitiatione Acceptationis & Dignationis Divinæ, quam à Patribus Eucharistiæ celebrationi tribui facile damus. Hujus distinctionis membra è Scriptura extraximus: 1. Joh. 2. Habemus apud Patrem Advocatum, Jesum Christum justum : & isest propitiatio pro peccatis nostris. Hæc ex justitia Satisfactionis propitiatio est. Alterum membrum, quod Propitiatorium ex acceptatione & benignitate Dei dicimus, multis aliis pietatis officiis convenit; ut Mortificationi; Est sacrificium placens Deo, Rom. 12. Eleemofynis; Sunt hoftie quibus placetur Deo, Heb. 13. Beneficio cuivis in Dei Ministrum collato; Est acceptabile sacrificium & bene placens Deo, Phil.2. Quid multa ! hanc veritatem Jesuita Valentianus confessione sua quodammodo obsignavit; d Omnes actiones recta, inquit, Deum propitium reddunt : & peculiari ratione precibus propitiandi vis in Scripturis tribuitur. Sic ille. Examen igitur duplex est tentandum; unum ad Pontificiorum fidem de Propitiatione labefactandam, alterum ad Protestantium doctrinam de Sacrificio explicandam faciens.

2 Valent. l. 2. De Misla, c.s. Argumentum I. contra Pontificiorum Sacrificium propitiatorium, ex Etymologia vocis Miffa.

#### SECT. II.

Misse nomen tanquam Palladium suum Pontificii ve-Inerati funt, quatenus (ut plurimi dicunt) Sacrificii etymologiam, & originem Hebraicam habeat. De quo Ba- "Baron, in ronius,e Cum multa fint, inquit, hujus facrificii nomina, illud ann. 34. 4. eft antiquissimum, & apud Latinos usitatius atg, frequentius, inflit. Sa-MISSA. quod quidem (ficut & Christiana fides profitetur) ex Hebraica vel Caldaica nomenclatura acceptum effe videtur. Quod enim in nostra Vulgata legitur, Spontanea oblatio, Hebraice & Caldaice dicitur, MISSAH. Quam offerebant Domino in gratiarum actionem de fructibus terra, qua & vio Jespart. vescebantur in templo cum recordatione praterita servitutis, & ab eadem liberationis. Qua quidem omnia cum optime conveniant à Christo instituto sacrificio, co potius majores nostri ust sunt nomine, &c. Pro hac etiam derivatione Toletus Cardinalis & alii pugnarunt acriter: Quam tamen alii multi multò accuratius oppugnarunt, probantes eam effe vocem Latinam. Infurgit enim contrà Bellarminus; f Si vox ista Hebraica in usu Apostolis fuisset, inquit, certe retinuissent eam etiam Graci, & Syri, atque alia nationes, ut retinuerunt alias similes voces, Amen, Alleluja, Sabaoth, Ofanna, Satan, pift.ad ca-Sabbatum, Pascha. Vocabula enim Hebraica per Gracos ad Mis. De voce nos devenerunt; cum ipsi etiam Apostoli & primi Eccle. sia Doctores Grace scripferunt. Porro apud Gracos nulla Aloral. est mentio hujus vocis MISSA, sed pro eo Antupias dicunt. Est autem Autupia Munus feu Ministerium publicum. Sic ille: 1 Masson! Qui una cum aliis contendit, vocem hanc Missa non repe- 2. De Eriri apud Patres ante Ambrosium. Et hujusmodi argumentis victi eidem opinioni adhæserunt & Suarez, h Hugo de S. " Binius, Victore, i Salmeron, Azorius, Maffonius & Binius, qui

59. Tolet. cord.L.s.c. 4. Etiam Reulin. Alcian, Pintus, Pamel. Tefte Azo-1. Moral.L. 1 o.c.18. i Bellaim. l. 1. De Miffa,c.1. 5. Sed non-S Sugrez, in 3. Thom. tom.z. difp. 74. 9.3. h Hugo de S.Via. Salmer. E part. 1 1.10. pifc.Rom.in Leone I.

contrariæ sententiæ autores, propter ejus novitatem neotericos appellavit. De novitate nominis fatís; nunc de origi-

ne & etymologia ejus.

n Bellarm. & Binius, ut supra.

· Salmer. Tom. 16.p. 360,391. Malden.l.

traft. De Euch. 8.6.

Etymologiam ipsam nominis non ægrè nobis largiuntur Adversarii : " Nomen MISS & à Missione derivari ; & idem effe quod apud Gracos apins, & quod apud antiquos Romanos, ILICET; q. d. Ire licet. Quorsum autem ? pergit Salmeron ; o Miffa à Missione; quod Catechumeni foras ex Ecclesia emitterentur. Cui accedit Maldonatus, P Alii, inquit, ut Isidorus, dicunt Missam appellatam effe quasi Dimissionem, DeSacram. à dimittendo Catechumenos. quam sententiam colligo esse verissimam ex antiquissimis autoribus : clamabat enim Diaconus post concionem, CATECHUMENI EXEUNTO, ET QUI COM-Prim.p.335 MUNICARE NON POSSUNT, ut constat in omnibus Liturgiis. ubi non potest nomen MISSA accipi pro Sacrificio. Sicille; ut & alii omnes, qui Misam Latinam vocem esse defenderunt. Et revera nullos non-communicantes admittebat Antiquitas, præter folos eos Pænitentes qui in pænam fuam spectare cogebantur alios participes factos sacri illius & falutaris mysterii quo ipsi privabantur: Alioqui, verè ad-

9 Caffand. Confult art. 24.

> Argumentum I I. ex praxi bodierna Ecclefia Romana, qua à prima nominis Misse impositione infigniter degenerat.

modum Caffander vester, 9 Sciendum est, inquit, juxta an.

tiques Patres, quod soli communicantes divinis mysteriis in-

tereffe consueverunt. quod confirmat per Canonem Apoftolicum, per Missas antiquas, & Autores nonnullos; Inter quos Dionyfii Areopagitæ hæc affert verba, Qui non para-

bitur ad susceptionem, expellatur.

SECT. III.

Uantum à prima nominis Missa impositione Ecclesia Romana degeneraverit, hodierna ejus praxis, Antiqui-

tati

tati planè contraria, satis declarat. Mos antiquus quis fuerit, Chrylostomus inter Græcos, ex Latinis Gregorius Magnus Papa, oftender. Chryfoftomus in non-communicantes, fi forte interessent, acriter invehitur; Tu tamen hie interim schrifftad perfiftis, inquit, & ex his non es, fed ex his qui poffunt effe par- pop.Antiticipes. Dein apra fimilitudine cos pungit , Rex adeft, & 61.0 bom. adftat Chriftus, dicens, Amice, quid intrafti ? omnis qui non 3. ad Epb. eft particeps, impudens eft & procax. Addit demum, Emm hoc pacto contumeliam afferre vocanti. Eandem iniquitatem proculdubio sensit Gregorius, sub cujus auspiciis & prescriptis Diaconus solebat pronunciare in hæc verba, i Siquis i Greg. M.L. non communicat, cedat locum. Sic revera Antiquitas. At ho- 2.Dial c.23 dierna Romana Ecclesia Canonem tradidit pro forma orationis ad Deum in gratiam adstantium omnium, quamvis minime communicantium; viz. Pro omnibus circumstantibus, quorum fides & devotio cognitaeft. Unde Suarez Jesuita, t Quia oblatio facrificii hujus, inquit, fructuofa eft ex o- sucres, in pere operato, ergo rationi confentaneum est, ut omnes qui ad il. 3. Thomau. lud concurrunt, wel per proprium actum vel per consactum dife.79. participent fructum hujus oblationis. Sic ille. Et quidem in Romana Ecclesia concursus populi ad Missam fieri solet, ut ad Sacrificium propitiatorium theatrice spectandum! atque hæc scilicet nunc dierum religiosæ devotionis teffera nobilissima habetur. Disputo. Existimavitne Antiquitas Eucharistiam sacrificium esse revera propitiatorium iis omnibus qui cum devotione adstant, quamvis non omnino manducent? Tum certe prorsus impie videtur interdixisse quibusvis istius Sacrificii conspectu. An verò Antiquitas illud non propitiatorium esse censuit ? Tum sacrilega planè est hodiernæ Romanæ Ecclesiæ impostura, qua nova adeóque notha propitiatio cuditur, Christianisque credenda præscribitur.

Argumenta alia (III. Scilicet, IV. & V.) contra propitiatorium Miffa facrificium, ex parte Subjecti, Institutionis prima & Actus ejus.

SECT. IV.

Reumentum III. Quod non est propriè sacrificium, il-Alud propitiatorium facrificium esse impossibile est; juxta illud Scholæ, Non-entis nullum est accidens : At Eucharistiam non esse propriè dictum facrificium, novem argu-

mentis ex Patribus jam \* suprà evicimus.

Argum. IV. Nullum esse propriè dictum sacrificium novi Testamenti nisi à Christo institutum, nec institui sacrificium ullum quod oblatione careat, est Christianorum omnium unanimis professio: At oblationem aliquam in \*cap.4.5.1 Cona institutam esse à Christo, Pontificii ipsi \* negarunt ultro : Ergò facrificium Missaticum aut nullum est, aut meritò abominandum; fiquidem Doctoris Gentium discipuli effe velimus, qui profitetur, dicens, Quod accepi à Domino, tradidi Tobis, Dominum Jesum accepisse panem, &c. Haedanis igitur meddom antecedere debet. Addo, Non habere Pontificios Patrem quenquam quem contranitentem opponant.

Argum. V. Ad effentiam facrificii neceffariò requiritur, 1. ut res sacrificanda sit visibilis; 2. ut ex profana fiat facra; 3. ut ejus substantia destruatur: Verum nihil horum corpori Christi in Eucharistia competere \*fuprà li-

quidò probatur.

Argumentum V I. ex proprietate effentiali propitiatorii facrificii Chrifti, quatenus propitiatorium dicitur, viz. Quodipfum propitiatione nulla egeat. SECT. V.

Ropitiatorii facrificii Christi essentialiter proprium est, Ità omnibus numeris absolutum esse ut ipsum propitiatione

\* Cap.6.

tione nulla egeat; quia Propitiator noster Jesus, quatenus Advocatum ie præbet apud Deum, caufam nostram ex justitia agit, non autem ex mera misericordia. At Missaticum Pontificiorum Sacrificium indiget supplicatione Ministri ut acceptetur à Deo. quod probatur ex Missali Romano; ubi Minister precatur in hæc verba, \* Domine, offerimus \* Missal. praclara Majestati tua, de tuis donis ac datis hostiam puram, ho-Rom. in Castiam sanctam, hostiam immaculatam, panem sanctum vita aterna, & calicem falutis perpetua. Supra qua propitio ac fereno vultu respicere digneris & accepta habere, sicuti accepta habere dignatus es munera pueri tui justi Abel. & facrificium Patriarcha nostri Abraha, & quod tibi obtulit summus Sacerdos tuus Melchisedech sanctum (acrificium, immaculatam hostiam. Precationem hanc fieri post consecrationem, hic, ut etiam apud Ambrofium, concedit b Bellarminus. At hoftia pro- b Bell.1.2: pter quam orat facerdos ut sit Deo acceptabilis, aut est cor- De Missa, pus Christi; arque tunc oratio illa erit blasphema, quia ità peteretur à Deo ut non minus propitius esse velit in acceptando Christo ipso quam olim se benignum præbuit in respiciendo vile pecus Abelis, &c. aut aliud est istius sacrificii subjectum, quo nimirum Deo ex justitia satisfiat; & tum facrilegum est potius quam propitiatorium.

Respondet Cardinalis; \* Comparatio non fit inter sacrifi- \* Bellar.ubi: cium nostrum, inquit, & sacrificium Abelis & Abraha absolute, Sura. sed tantum ratione fidei & devotionis offerentium. Id enim optamus, ut det nobis Deus tant à fide & devatione sacrificium offerre quanta Abel & Abraham obtulerunt, & proinde ut ex parte ministri offerentis non minus placeat Deo sacrificium no. frum quam illorum placuit. Sic ille. Sed hoc illudest quod in Musica dicitur, Discantus contra punctum. Nam comparationis pars, que est resmons, hæc est; Respicere digneris supramunera qua offerimus. attendite. supra munera qua offerimus; non, supra personas offerentes. Atque hanc orandi 6. Sed facisrationem perantiquam fuisse concedit Bellarminus; e Nam lis.

imprimis.

imprimis habentur ifta etiam, inquit, apud Ambrofiam poft confecrationem, lib.4. De Sacramentis, cap.6. Omnes item Grace Liturgia post verba consecrationis ponunt orationem pro donis pretiofis & fanctificatis. Quare non est novus, fed antiquifsimus ritus orandi pro oblatione jam consecrata. Sic ille. Præterea, hæc vox Antiquitatis, præfertim tam constans atque consentiens, clare nos docet, precationem hujusmodi in omnibus Liturgiis distincte factam pro acceptione oblati mn. neris, citra respectum ad offerentes. ut est in Liturgia qua tribuitur Jacobo: ubi primò oratur pro donis oblatis, ore. mus ut Dominas Deus noster, acceptis iis in sanctum & supercæleste, mentale & spirituale altare suum, in odorem spiritualis fragrantia, -- dein pro offerentibus, viz. Ministro & populo, --- rependat ac mittat nobis Divinam gratiam, donum fanctiffimi Spiritus, &c. Deinde Bellarminus per hostiam sanctamintelligit corpus & fanguinem Christi. At contrà in Liturgia Jacobi, postquam Diaconus orasset Pro oblatis & san-Etificatis, pretiosis, &c. donis, mox facerdos, quasi fensum orationis explicans, subjungit, Dens & Pater Domini & Dei ac Servatoris nostri Fesu Christi, &c. dona tibi oblata, munera, frugum oblationes accepisti in odorem suavitatis, sanctificaréque & perficere dignatus es, o bone, gratia Christitui & ad. ventu fanctiffimi Spiritus tui, fanctifica, Domine, & animas nostras , corpora , & spiritus , &c. Ergo ( sacerdote ipso interprete) non erat oblatio propria corporis & fanguinis Christi, sed frugum terræ, panis & vini. Similiter in Liturgia Basilii, Suscipe nos, ut simus digni offerre tibi absque Sanguine sacrificium, &c. &, Suscipe munera ista ex benigni. tate tua. Denique in Clementis Liturgia Romana, post consecrationem, Etiam rogemus Deum per Mediatorem Chrifum fum pro munere, ut Deus, qui bonus est, suscipiat illud per Mediatorem Christum in caleste suum altare, in odorem suavitatis pro Ecclesia. Hic quoque, si juxta Bellarminum per munus oblatum Christus corporaliter præsens intelligatur,

tur, certe verborum istorum paraphrasis talis esse debet, Rogemus Deum per Christum pro Christo oblato Domino, ut Deus, qui bonus eft, suscipiat Christum per Mediatorem Christum, in odorem fuavitatis pro Ecclesia, quæ quam horrida & blafphema oratio effet, nemo non videt. Sed fic nimirum malunt Pontificii in nuda facrificii voce hærere, quam juxta Patrum antiquorum fensum Catholicum, ac una cum Protestantibus, distinctiones ampleci, aut Sacrificii, in facrificium proprie & improprie sumtum; aut Propitiationis, in eam quæ fit ex justa satisfactione & ea quæ est ( funt Liturgiarum ipfarum expressa vocabula) ex Divina benignitate & dignatione accepta. Lectorem hic gradum fiftere hortor, mecumque perpendere, libere à nobis veréque concedi unà cum Bellarmino, orationem illam perantiquam esse & ab Ambrosio traditam, imò etiam Græcarum Liturgiarum antiquissimarum formulis per omnia consentientem, & denig; post consecrationem factam. Unde sequitur, Munus illud oblatum, quod à Deo acceptari petitur, non esse corpus aut fanguinem Christi. Et proinde dogma Transsubstantiationis panis & vini in substantiam corporis & sanguinis Christi Liturgiæ illæ planè jugulant.

# CAP. VIII.

# De Valore sacrificii propitiatorii Missa.

Argumentum VII. ex debito valore sacrificii propitiatorii.

SECT. I.

Hristi sacrificii propitiatorii valorem Pontificii Doctores communiter non Divinæ Scripturæ justa statera, sed humani cerebri crassa trutina examinantes, illud in Eucharistia tantum sinitæ virtutis esse statuunt & sacrilegè

Bellar. 1.2. crifege profitentur, viz. 2 Valor facrificii Miffa, inquit Bel-De Miff.c.4 larminus, est finitus. Hac est communu sententia Theologorum: Et probatur - ratione que sumitur ex parte offerentis. Nam in facrificio Crucis offerens est ipsa Persona Filis Dei per fe; at in facrificio Miffa offerens eft Filius Dei per Ministrum. Sic Cardinalis. Cujus ratio futilior est quam quæ à quoquam refutari, propositio verò ipsa horridior quam ut à Christianis audiri debeat. Si enim Rex cuiquam viro nobili per manum fervi det gemmam das Firaxor, & admirabilis virtutis ad morbum depellendum, ecquid virtutis & efficaciæ suæ gemmam illam perdidiffe dixeris, quoniam à Rege data est non proprià fed fervi manu ? Ad propositionem autem quid dicam? Tantum Pontificiorum conscientias appello, ut ex universa Patrum nomenclatura vel unum proferant qui huic Pontificiorum communi (ut aiunt ) fententia affenferit, imò qui non penitus exhorruerit audire Christi sanguinem (cujus vel una guttula sufficiens esset ad mille mundos redimendos ubicunque est ) negari esse infiniti valoris. Rationem quæritis? Sola illa satisfaciet, opinor, quam in proxima sectione ab effectu deducemus.

> Argumentum VIII. ab effectu sacrificii propitiatorii Christi.

> > SECT. II.

Ropitiatorium sacrificium Christi non potest non esse infinitæ virtutis ad remissionem peccatorum omnium, tam mortalium quam venialium : At non est hæc vis facrificii Missatici: Proinde illud non est propitiatorium. Quantam vim Missali sacrificio Pontificii tribuant, ab ipsis addiscemus. Hos autem video in varias opiniones distractos. Prima opinio est, ut ait Canus, b Hoc facrificium culpas etiam mortales remittere pose, at que adeo gratiam conferre. At hac veranonest, nisi omnes Theologi fallantur, qui uno ore animog. dissentiunt.

bcanus, Loc. Theol. 1. 12. S. In hujus & S. Harum trium. diffentiunt. Sie ille. Si vim non habet per se remittendi mortalia peccata, quam igitur virtutem habeat quoad peccatorum remissionem dicito. Secunda opinio nullam vim ei tribuit quoad remissionem peccati, nisi ad impetrandam remissionem instar orationis: Quomodo etiam eleemosyna dicitur ab omni peccato liberare. Quanta scilicet virtus hæc, ipsi docebunt; Miffa,ut eft impetratorium facrificium,non eft nifi 'Agerpare. finite virtutis. Sic Jesuita Azorius. Tertia opinio restat: 1. Moral. De qua Valentianus Jesuita, d Alii censent, inquit, facrifici- d Gree. Vaum Miffa ad pana tantum relaxationem valere. Videmus jam lent. 1.1. De tandem quò res redigeretur, si vellemus Pontificiorum disfidiis attentionem habere; nempe, Propitiatorium Chriff facrificium in Missa exhiberi, quo nullum omnino mortale peccatum remittatur; in quo vis nulla infit nifi impetratoria, quam Eleemofynis & Precationis Dominicæ repetitionibus tribuunt; quo culpæ tantum veniales expientur, (de quibus Jesuita, . Constat inter Theologos, peccatum veniale, ut . Gr. Valent hominem gratia non privat, ità fine gratia remitti poffe.) imò ubi supra. quod nè ad venalium quidem culparum propriè, sed tantum ad pænarum (nimirum temporalium) relaxationem valeat. Siccine Theologos decet valorem Sacrificii (ut ipfi arbitrantur) Filii Dei propitiatorii tantilli facere ?

Nos verò in Missa nostra, ex verbis Christi, Hic est sanquis meus, qui effunditur pro vobis in remissionem peccatorum, applicationem falutarem unici facrificii crucis propitiatorii virtutis infinitæ ad remissionem omnium quantumvis mortalium peccatorum esse credimus. Atque si Catholica Antiquitatis judicium confulatur, certe confessione sua Opinatores istos omnes obrueret. Alanus Cardinalis, FEgo f Alanil. 2. verò, inquit, nunquam invenio bujus sacrificii usum ad pauci- De Sacram. orarestringi quam ipsa immolatio crucis. Cui nos affenti- "33. mur, quatenus per hoc Sacramentum objective sit applicatio remissionis omnium peccatorum; non verò quòd cor-

pus Christi subjective in Eucharistia præsens sit.

Miffe, c.5.

Part. II. Class. 5. Cap. 8. Sett.3. 348

> Argumentum IX. ex vanitate Rationum Pontificiorum, quibus valorem sanguines Christi Pontificii deprimunt.

#### SECT. III.

& Salmer. tom.g.traft 33.

DRimam rationem suggerit Salmeron Jesuita: \$5i infiniti valoris, inquit, est sacrificii incruenti oblatio, ex Christi inftitutione & facrificit virtute, una Miffa celebrata pro redemtione omnium animarum que in expiatorio carcere continentur 10tum evacuaret purgatorium, quod non est afferendum : quia frustrà tot sacerdotes initiarentur, frustrà tot Miffe pre uno defuncto celebrarentur, &c. Sic ille. Nempe, ut sacrificuli hi infinitum lucrum habeant, Christi sanguinem tantum finitæ efficaciæ esse oporter. At ista ratio de vastando toto Purgatorio, cum veteres Patres Purgatorium prorsus latuerit, nobis satis persuadere potest, eos qui se Patrum silios esle tantopere jactitant, hic (ut & passim alibi) se nothos tantum effe prodidiffe.

bValent.1.1. De Miffa, c. ult.

Altera ratio ad hujus portionem aliquotam spectat: h Eft, inquit Valentianus, quadam portio remissionis peccatorum, qua competit facer doti ministranti, quam, cum vult particulari intentione applicat: ut qui faerificium pro Petro offert, ratione stipendii. Sic ille. Quid opus est pluribus ? jam totius ferè Missa & Sacrificii propitiatorii quafi animum perspicinius: Ut scilicet Indulgentiæ Papales & portiones Sacerdotum majoris fint valoris, sanguis Christi minoris erit. Non igitur mirum est quòd cum Demetrio altum clamitent & vociferentur, Magna est hac Diana, propter fuum non exiguum lucrum. Denique, si quis quærat an hi institores norint quam proportionem Sacerdos in portione sua dispenfanda observare debeat, Cardinalis Alani responsum repe-

Alan. 1.2. tant, In certarum personarum causis, inquit, certam astima-De Euche.4 tionem facrificii & fructum definire non tam certum eft; quia ad ista particularia neque Scriptura neque Patres quicquam

conferunt.

conferunt. Ergone hoc est facerdotis arbitrio permittendum! Equidem sapiunt Sacrificuli. nulla enim magis compendiofa & quæstuofa illis mercatura erit, quam si vendant ut velint. Hactenus de Patribus. Ultimum examen fequitur.

## CAP. IX.

# IV. EXAMINATIO;

De Protestantium circa Sacrificium propitiatorium in commemoratione Eucharistica admodum salutari judicio; Causaq. ipsius brevis & enucleata determinatio\_

Uznam fit Protestantium professio in hac parte, Adversariorum notrorum nominatissimorum relarioni partim permittemus: \* Protestantes ed ufque, in- Bellar Lt. quit Bellarminus, Encharistiam facrificium admit- De Miffa, tunt, quatenus sumtio ejus fieri folet ad laudem Dei , & quatenus in ea reprasentatio & commemoratio veri sacrificii Christi in cruce celebratur. Sic ille, in genere. Dein de Calvino etiam, quem novit Romanæ Missæ Sacrificium propitiatorium ranquam gnavyua exfectari, Calvinus dicit, inquit, Eucharistia participes non Colum cuzapistes sed & organis facrificium offerre. Certe addi etiam præterea potuit, à Proteftantibus verè inamis, propitiatorium, facrificiu, fed commemorative & objective, offerri in Cons, quod erat in fe fub. jective propitiatorium in cruce. Ratio; Quia hæc nostra celebratio est tantum ex parte sacrificii, annunciatio mortis Domini, 1. Cor. 11. Quæ Annunciatio & Comme-

memo-

moratio, quatenus laudes Dei sonat, est spirituale sacrificium ¿uxapisnor quatenus in illa Christo Deo ad dextram Patris sedenti honor & latria exhibetur, λατρωπικός & σιζασικός quatenus preces sundimus in nomine Christi, συχαρισικός, impetratorium; quatenus denique cruentam Christi mortem Deo non modò externis Symbolis repræsentamus, sed etiam cum omni veneratione eam commendamus sed etiam cum omni veneratione eam commendamus sed ici potest. Cujus adæquatum objectum, Corpus Christi crucifixum, cùm prorsus infiniti sit valoris, adeò ut ad omnium omnino peccatorum, etiam mortalium, expiationem valeat, non possumus non damnare Missaticum Pontificiorum Sacrificium, quo (ut ipsi statuunt) fortè peccata venialia tantùm, saltem pæna temporaria, remittantur.

# CLASSIS VI,

De Adoratione Latreutica, seu Divina, in Missa.

Status Controversiæ.

CAP. I. Sett. I.

Ultum quem Tridentini Doctores decreverunt, ipsi sunt prodituri. nos attendamus, si tamen attentionem & non potius exsecrationem mereantur: \* Nullus itaque dubitandi locus relinquitur,

\* Syn.Trid. fesf.13. c.5.

inquiunt, quin omnes fideles, pro more in Catholica Ecclesia semper recepto, Latria cultum, qui vero Deo debetur, buic sanctissimo Sacramento & venerationem exhibeant. Declarat praterea sancta Synodus, religios è inductum in Dei Ecclesiam huns hunc morem, ut peculiari quodam die festo venerabile hoc Sacramentum veneratione & folennitate celebraretur. Post hoc Decretum Synodus intonat vehementiùs, immittitg; brutum fuum fulmen in quemvis qui Sacramentum vel in Ecclesia elevatum vel publice per compita circungestatum adorandum esse negaverit, eumque anathema esse denunciat. Quid adversus hoc Protestantes ? Jesuitæ declarabunt ; omnes idololatriam appellant hujusmodi adorationem. Rur- Bellarm.t. fus; c Lutherani nos idololatras vocant, feu (ut ipfi nugari fo- 4. De Encb. lent) artolatras. Sic illi, qui idololatriam iplam pro nugis "Valent.Lt habent, ut infrà probabimus ; ubi demonstrabimus hanc De Idel.c.3. esse BNavyua illud (nempe formalem idotolatriam) in quod cæteræ Romanæ Ecclesiæ superstitiones maximæ, veluti in mare mortuum, se exonerant, Quod ut rectiùs distinctius præstemus, primò, in primam hujus Sacramenti institutionem, secundò, in Antiquorum Patrum dogmata, tertiò, in Pontificiorum principia, quartò, in Protestantium profesfionem diligentiùs exactiufq; inquirendum duximus.

#### . Nulla adoratio Euchariftia in prima Institutione.

#### SECT. II.

TUlla Sacramenti hujus Adoratio in prima Institutione I vel sub præcepto vel in praxi tradita fuit. Ergò ea non est toleranda. Antecedens nullà nostrà velitatione opus habet. id enim Pontificiorum confessio testabitur : qui quærentibus an aut Christus mandaverit, aut Apostoli cultum Eucharistiæ exhibuerint, respondent, d Non opus tunc fuisse d cofter. Jef. ut sumentes corpus Domini genu flexo novam honoru signifi- Eucharicationem darent, quia Apostoli tum habebant Christum prasen-, sia. S. Netem & corpus fuum iis porrigentem. Sic Costerus : Cujus gandum ch confessionem, de Apostolis non adorantibus Eucharistiam, amplectimur; rationem autem meritò ridemus; cum præfertim, vobis ratiocinantibus, corpus Christi adorandum

7,

sic

rat

4778

186

Part.II. Class. 6. Cap. 2. Sett. 1.

354

\* Suprà, elass.4. c.3. \$.1. fit quoties intrat \* sub tectum communicantis: unde cuivis promtum erit colligere, quò propiùs communicanti Christus accesserit, eò majori reverentià dignum esse. Nostra plurimum interest, institutionis prima texturam penitius introspicere: Ubi in his verbis, Hoc facite, Christus complexus est quicquid necessario postea faciendum mandavit. Quod abundè confirmat Apostolus r.Cor. 11. ubi prositetur setradere quicquid à Domino acceperat. loquitur de Eucharistia; ubi tamen de Adoratione Eucharistia syllaba nulla exstat, etiam tum cum eos qui sacrosanctum hoc Sacramentum impiè temerarunt ab ejus communicatione arcere voluit. Antiquitatem consulamus.

## CAP. II.

Objectiones ex antiquis Patribus pro Adoratione Eucharistiæ.

Bjectionum quæ ab Adversariis afferri ex Patribus solent hæc capita fuere; Voces, Epitheta, Actus, Adjuncta, & Cautiones: quæ singula à Pontificiis nimis quam coace, futiliter, falso, obstinateq; urgentur, quasi ex quibus Eucharistiæ Divinam Venerationem hauserint. A Vocibus auspicantur.

Objicitur I. vox Graca, Проснийноть.

SECT. I.

PRimò, in genere objiciunt Adversarii, Docuisse Patres, apossubmon Sacramento deserendam esse. Quibus respondemus, Vocem hanc solitariam non probare Cultum Divinum: Alioqui impiè errassent sancti Patres, quando scripta Evangelica accomme appellabant; crassius multò, cum scpul-

\*Ifid.Peluf. l.i. epift. 136. Sepulcrum Christi " rdoor rooszurendyor vocabant; fed nequif. 1 Idem. 1.4. fime omnium planeq; diabolice, cum aufus est vir undique epist.27. fanctus, quali Diabolum compellans, alto cum despectu dicere, Est ui mockelynor, Tu me adora. Ergo vox mockelynos per Greg. Nafe in usu Patrum ad Divinum cultum non est restringenda.

Secundò particulatim objicitur ex Chryfostomo. I. Bellarminus, d Locus hic Chryfoftomi, inquit, vel folus sufficeret ad Bezam convertendum ad veram fidem, nisi in sua haresi 2. De Euch. plane obduruisses. Verba ejus hac suns, [Dum in hac vita fumus, ut terra nobis coelum fit facit hoc mysterium, - E- 1, cor. bom. tenim quod summo honore dignum est, id tibi in terra o- 14. stendam: nam quemadmodum in regiis non parietes, non tectum aureum, sed regium corpus in throno sedens omnium præstantissimum est; ita quoque in cœlis regium corpus, quod nunc in terra videndum tibi proponitur. neque enim angelos neque archangelos, non cœlos, non cœlos cœlorum, sed ipsum horum omnium Dominum tibi ostendo.] Que loco Chryfostomus, fi felum in figne Christum in terraeffe vellet, plane deciperet auditores ; nec anteponeret eum Angelis & Archangelis. Quis enim non malit veros Angelos videre quam (olam Christi imaginem ? Sicille.

II. Objicit hunc locum Chrysostomi in Orat. De S. Bellarm, Philogonio, ubi loquens de Magis, inquit, qui ad Christum adorandum ex Perside venerunt, sie ait, [Si cum fide accefferimus, proculdubio videbimus eum in præsepi jacentem. Nam hæc mensa vicem explet præsepis : siquidem & hic ponitur corpus Dominicum, non quidem fasciis involutum, ficut tunc, sed undequaq; Spiritu sancto convestitum. Ac Magi quidem nihil aliud quam adorarunt ; tibi verò, si cum pura accesseris conscientia, permittemus ut sumas, & sumto domum abeas.] Ubi indicat, nos non tantum adorare poffe, quod Magi fecerunt, sed etiam sumere. Sic Bellarminus.

III. Objicit Bellarminus, Chrysostomum referre visi- 'chryson. onem fibi narratam de sene quodam qui conspexerat multi- cerd.

giang.orat.

Chryfolt . in

Part.II. Claff. 6. Cap. 2. Sett. 1.

354 \* Suprà, elass.4. c.3.

fit quoties intrat \* sub tectum communicantis: unde cuivis promtum erit colligere, quò propiùs communicanti Christus accesserit, eò majori reverentià dignum esse. Nostra plurimum interest, institutionis prima texturam penitius introspicere: Ubi in his verbis, Hoc facite, Christus complexus est quicquid necessario postea faciendum mandavit. Quod abundè confirmat Apostolus r.Cor.11. ubi prositetur setradere quicquid à Domino acceperat. loquitur de Eucharistia; ubi tamen de Adoratione Eucharistia syllaba nulla exstat, etiam tum cum eos qui sacrosanctum hoc Sacramentum impiè temerarunt ab ejus communicatione arcere voluit. Antiquitatem consulamus.

# CAP. II.

Objectiones ex antiquis Patribus pro Adoratione Eucharistiæ.

Bjectionum quæ ab Adversariis afferri ex Patribus solent hæc capita fuere; Voces, Epitheta, Actus, Adjuncta, & Cautiones: quæ singula à Pontificiis nimis quam coactè, futiliter, falso, obstinatéq; urgentur, quasi ex quibus Eucharistiæ Divinam Venerationem hauserint. A Vocibus auspicantur.

Objicitur I. wex Graca, Tiposnumors.

SECT. I.

PRimò, in genere objiciunt Adversarii, Docuisse Patres, apossuimon Sacramento deserendam esse. Quibus respondemus, Vocem hanc solitariam non probare Cultum Divinum: Alioqui impiè errassent sancti Patres, quando scripta Evangelica acossumo appellabant; crassisse multò, cùm sepul-

·Ifid.Peluf. L.1. epift. 136. fepulcrum Christi haloor roosurendyor vocabant; fed nequif- bidem, 1.4. fime omnium planeq; diabolice, cum ausus est vir undique 418.27. fanctus, quasi Diabolum compellans, alto cum despectu dicere, Ed pi moszdenow, Tu me adora. Ergd VOX apozzenos per Greg. Nas se in usu Patrum ad Divinum cultum non est restringenda.

Secundò particulatim objiciturex Chrysostomo. 1. Bellarminus, d Locus hic Chryloftomi, inquit, vel folus sufficeret ad Bezam convertendum ad veram fidem, nisi in sua haresi plane obduruisses. Verba ejus hac suns, [Dum in hac vita fumus, ut terra nobis coelum fit facit hoc mysterium, - E- 1, Cor. bon. tenim quod summo honore dignum est, id tibi in terra o- 24. stendam: nam quemadmodum in regiis non parietes, non tectum aureum, sed regium corpus in throno sedens omnium præstantissimum est; ita quoque in cœlis regium corpus, quod nunc in terra videndum tibi proponitur. neque enim angelos neque archangelos, non cœlos, non cœlos cœlorum, sed ipsum horum omnium Dominum tibi ostendo.] Que loco Chrysoftomus, si selum in signe Christum in terraeffe vellet, plane deciperet auditores ; nec anteponeret eum Angelis & Archangelis. Quis enim non malit veros Angelos videre quam solam Christi imaginem? Sicille.

II. Objicit hunc locum Chrysostomi in Orat. De S. Bellarm, Philogonio, ubi loquens de Magis, inquit, qui ad Christum adorandum ex Perside venerunt, sie ait, [Si cum fide accesserimus, proculdubio videbimus eum in præsepi jacentem. Nam hæc mensa vicem explet præsepis : siquidem & hic ponitur corpus Dominicum, non quidem fasciis involutum, ficut tunc, sed undequaq; Spiritu sancto convestitum. Ac Magi quidem nihil aliud quam adorarunt ; tibi verò, si cum pura accesseris conscientia, permittemus ut sumas, & sumto domum abeas.] Ubi indicat, nos non tantum adorare poffe, quod Magi fecerunt, sed etiam sumere. Sic Bellarminus.

III. Objicit Bellarminus, Chrysostomum referre visi- 16. Desa. onem fibi narratam de sene quodam qui conspexerat multi- ceid.

giang.wat.

d Bellarm.L. 2. De Euch,

*tudinem* 

tudinem Angelorum altare ipsum circundantium, & fic capite inclinatorum, ut fiquis milites prasente Rege stantes videat. Hic Cardinalis excitat illud fuum epinizion; Ad hac Adversarii neque respondent, neque respondere possunt. Sic ille,

Ad hac respondemus, I. in genere. Tam frequens ac familiaris erat Chryfostomo mos hyperbolizandi, ut Sixtus

oftentator præceps ante victoriam.

& Sixt.Senenf.l.6. annot. 152.

Senensis (inter Pontificios sagacissimus Antiquitatis venator, & censor liberrimus, ubi notabat Patres hyperbolicè loqui) nominatim & Chryfostomum perstrinxerit, monueritque hujulmodi locutiones non esse strictè accipiendas. Imò etiam Pontificii plurimi, cum urgentur Chryfostomi fententiis, unum hoc respondent, Chrysostomum per excessum, seu hyperbolice, effe locutum. Est enim ubi Chrysostomus eos impudentes appellat qui ad Missam tanquam ad speetaculum veniunt, ipsi non omnino communicaturi. Quid Bellsem.l. ad hoc Cardinalis! h Dico, inquit, Chrysoftomum illud, nt quadam alia, per excessum effe locutum. Sic ille ; quamvis revera nulla ibi vox sit quæ hyperbolicè sonet. Item de conceptione B. Virginis ; In hoc excessit Chrysoftomus, inquit Barradius Jesuita. Necnon de dubietate B. Mariæ Virginis, k Dicendum, inquit Aquinas, quodin verbis illis Chry fostoqui 17.art.4 mus excessit. Hæc Pontificii; qui tamen indignissime ferunt à nobis reponi illis fuum illud, Excessit Chrysoftomus.

2.De Miffa, c.10. 5. Ad illud. Barrad. tom. 1, 1.8. Concord.c.6 k Aquin. 2.

> fequentibus paffim liquebit. II. Respondemus particulatim ad Chrysostomi testimonia. 1. Ad primum. Chryfostomus, qui promittit se oftenfurum hoc mysterium summo honore dignum esse,

> Quid igitur interest : Id sanè, quod est animadversione digniffimum; Nos (ut post ostendemus) Chrysostomum dogmatice loquentem, ut plane nostrum, nobis vendicare, eundem nonnunquam rhetoricè dicentem videri Adversariis favere, sed tantum videri; quia de rebus mysticis loquens non potest nisi mystice intelligi, ut ex Solutionibus nostris

> > eundem

eundem honorem verbis Evangelica historia, atque etiam Pauperi, tanquam Christo, deberi, mox pari verborum emphasi declarabit. Interim ad ejus interrogationem nos interrogando respondemus, Quis Christianus non mallet Sacramento corporis & fanguinis, ceu figillo redemtionis, fidem fibi oblignari, quam choros Angelorum videre tan-

tum, quod vel Diabolis ipfis conceditur?

2. Ad secundum testimonium, de videndo Christum in altari, ut Magi viderunt in prasepi, respondemus per triplex parallelum. I. de Euchariftia, 1 Quid tu facies, O ho- 1chyoft. mo? inquit; sacerdos stat ad mensam quando tu vides micaror isoayulror, ovem mactatam & jugulatam. II. de auditione Evangelii, m Nos attendere debemus, inquit, ad fermones, at Regem ip (um videntes rediction int is Debre, fedentem in throno inexplicabilis gloria, & Angelos afsistentes illi. III. Idem bom 2. in Pater excitans ad eleemolynas erogandas, ex illis verbis Christi, IN QUANTUM FECISTIS ILLIS, FECISTIS MIHI. " Non deseramus fesum, inquit, esurientem in hujusmodi forma. ipfe est qui mendicat, & accipit: bunc cum videris, aistonn, reverere eum. Jam hæc parallela inter se conferantur. Illic, videre Christum in Eucharistia,ut in prasepi, jacentem; hic,eun- Moral. dem videre Agnum occifum: Illic, Regium corpus in throno sedens; hic pariter, in Evangelio eundem Regem sedentem in throno : Illic, Christum Magi adorant ; hic, in Paupere, homines benefici eundem Christum reverentur. Vix ovum ovo tam simile támque par quam sunt hæc ejusdem Patris dicta, dum inter se comparantur. veruntamen Pontificios adeò infrunitos non censemus, ut aut Christum in Eucharistia verè occifum, aut in vocibus Evangeliorum in throno seden- Maria, ad tem, aut in paupere ut personaliter præsentem aderandum Paulamo imaginentur. Ad hæc, Sophronius scribens ad Paulam 1071-4. Cu-Hieronymi discipulam, o Ad prasepe, inquit, o Paula, teteste, jus autw nato Puero, inter crepundia novi partus & querelas nescii ploratus, pro fescenninis, GLORIA IN EXCELSIS DEO, ET phronius.

tom. s. p. 565.edit. Savilin nomen (ameterii. n. Chryfoft. Matth.

"Idem, bom. 89. in Mat. & bom, 20. in 2. Cor.in

· Hieron.de Allumt. extrimatur

IN TERRA PAX HOMINIEUS BON Æ VOLUNTATIS, multitudinem angelorum cantantium audivisti, & radiantem stellam vidifti, - Magos praterea tria deferentes munera in visione beatis oculis confpexifti, --- & cum eifdem Magis Deum puerum in prasepio adorasti. En, viri Pontificii ! hic pariter prasepe habemus, & Magos, & Angelos canentes! en Chrifrum quoq; à Paula adoratum, eundémque denuo, plùs quam trecentos annos post affcensionem ejus in cœlum, puerum in prasepi natum! ecce insuper & stellam ejus! Hæc profectò fi quis vellet ad literam interpretari, Sophronius eum fumma cum irrifione exploderet, qui ibidem fatetur fe hæc more corum qui declamatorie in Ecclesiis folent loqui ad populum dixisse. Inter quos quidem Chrysostomum merito numerandum, qui in hoc declamatorio & panegyrico genere dicendi cæteris ferè omnibus antecelluit, nemo inficiabitur.

p Chrysoft. bom.1.in Matth.

Nazian. Orat Quadragef. de Bayt.

Ad tertium testimonium, de assistentia Angelorum quasi capite inclinatorum, respondemus per simile parallelum ejusdem Chrysostomi: Qui in eadem oratione more oratorio Antiochenum populum suum monet, animosq; illis accendit ad audiendum Evangelium, utpote in quo P Christum ipfum videant veluti Regem in throno fedentem gloria inexplicabilis, & Angelos assistentesei. Quidni hoc parallelum objecto testimonio satisfaciat ? Equidem de adorando Christo veluti prafente, more militum erga Regem, altum eft hic filentium. Sed silentium hoc facile abrumpet Gregorius Nazianzenus; qui de Baptismo, 9 Tére ovyyaleun icarei, in-Quit, Tero Azalum ayyaha, Huic congratulantur cali; hos Angeis elorificant, seu celebratione colunt. quod amplius multo est quam inclinare capita versis altare : Quod etiam mysterii Divini gratia nos facimus; non autem ex ulla vel levissima opinione essentialis præsentiæ corporis Christi, magis quam qui in aula versus solium Regiæ Majestaris se inclinant, aut folium ipsum venerari, aut ibi præsentiam Regis corporalem imaginari dici queant. Hujusmodi fuere magni Cardinalis Objectiones, ad quas scilicet ait Proteftantes nec respondisse nec respondere poffe : in quibus nihil fa-

ciliùs cernitur quam jactantia præceps.

Præterea idem Cardinalis hæc Theodoreti verba objicit, 1 Neque enim fignamy fica post fanctificationem recedunt à fua natura; manent enimin priore substantia & figura & forma, & videri & tangi po funt, ficut prins. Intelliguntur au- Theodor. tem ea effe que facta funt, & creduntur, & mossurei ru, aderan. tur, ut que illa fint que creduntur. Ex his Bellarminus; Apertissime afferit hoc loco Theodoretus Prasentiam Domini in Eucharistia, cum dicit intelligi, credi, & adorari corpus Domini in Euchariftia, & ideo intelligi, credi & adorari quia panis Eucharistia, id est, panis confectatus est vere id quod intelligitur, creditur & adoratur. Sic ille, per adorationem cultum prorfus Divinum intelligens. quod gloffema falfum esse verba ipsa demonstrant. Nam Symbola quæ adoranda esse dicit Theodoretus, eadem in priori sua substantia manere, (viz. effe adhuc panem & vinum) æque expreffe dogmaticéque \* docuit, atque Protestantium quispiam pro- \* supra, fessus est unquam. Qui si panis substantiam adorasset, certè class. Cardinalis eum inter appadages merito numeraffet. Hucufg: de objectis Patribus Gracis.

Bellarm.1. 2. De Euch. c. 27. ex Dial. 2-

### Objicitur II. vox Latinorum Patrum, Adoratio.

#### SECT. II.

Eneratim I. ab Adversariis objicitur, In ufu hujus Sa-Icramenti dicere Patres, Se adorare. Verum de voce Adoratio etiam ipfi libere teftantur; " Nec movere nos debet in eundem verbum hoc Adorare : quia vulgatum sit hoc creaturis tribui in Scripturis : ut Angelis, quos Loth adoravit promus interram. Adorabat item Bathsheba regem prona in terram, 3. Reg. I. Necnon de Hieronymo inquit Bellarminus ; b Is non igno.

a Ribera, in A706.10.0 Viega Jef. b Bellarm. Apolog.c.1. 5. Primum, in ejus extrema parte

rabat

in eundem.

Athan.

Arian.

Epift.ad Adelph. cont.

bat effe multa genera adorationis ; & aliam Deo, aliam rebus facris deberi. Hoc clarius elucescet ex Patrum parallelis in-

frà, in Solutionibus segg.

II. Particulares ex Patribus objectiones oggerunt: 1. Obj. . Ambrofius, ait Bellarminus, PER SCABELLUM, e Bellarm. Apol. c.8. inquit, TERRA INTELLIGITUR, PER TERRAM CARO p.107.ex CHRISTI. HANC HODIE IN MYSTERIIS ADORAMUS Ambrof.de Spir.S. L. 3. QUAM APOSTOLI IN DOMINO JESU ADORAVERUNT. c. 13. traff. Ex his verbis Cardinalis fatis Thrasonice, Hic locus nullam in Pfal 98. & August.

admittit folutionem.

Refp. Imò objectio illa folutione nullà eget, in qua nihil difficultatis ineft. Dicit enim carnem Christi (quam scabellum vocat) adorari : fed non nudam carnem intelligit, aut folam Christi humanitatem; quia (nè quis forte nesciat) fides Catholica non permittit illud fieri, teste Athanasio contra Arianos; d Non enim creaturam, inquit, mocuvitale. adoramus : nam etst caro Christi sit pars creaturarum, tamen Osa niper ouna, facta est corpus Dei. neg, istius modi corpus discriminatum à Verbo mpossure ion, adoramus. nempe, ne alioqui in idololatriam incidamus. Sed mittamus migesa. Patres non dicunt Divinum cultum Sacramento ipfi effe deferendum. Objicitur nobis, Christum hominem adorari in his Mysteriis. At aerem verberat Cardinalis, & pugnat absque adversariis. Nostri enim Theologi plusquam millies protestati sunt, non solum in Eucharistiæ sed etiam in Baptismatis mysteriis repræsentari mortem corporalem Filii Dei, in quam baptizamur, Rom.6. adeoq; Christum ipfum in his mysteriis celebrandis etiam per invocationem adorandum esse, in cujus nomine baptizamur; quamvis corpus ejus in aqua subjective præsens non esse Pontificius nullus inficiabitur.

e Bellarm.l. 2. De Euch. C.24. CX Aug. in Pf41.98.

2. Obj. Objicituritidem illud Augustini; e Nemo illam carnem manducat, nisi priùs adoraverit. De qua Bellarminus, Insignis hic locus est; nempe, ad probandam Divinam

adorati-

adorationem Eucharistie exhibendam esse. Sed respondeo. I. Hoc esse infignem Augustino injuriam facere, qui nihil hîc de Eucharistia docuit quod non Protestantes ultro profitentur, atque adeò præstant: Qui lectionem Scripturarum non audiunt, nisi Christum intus adorando: nec absq; invocatione & adoratione Christi Baptismum celebrant unquam: de quo præclare magnus Athanasius, f Catechumeni Trecumin, adorant, inquit, Patrem & Filium, & perfecti non contr. Mafunt ante quam baptizantur in nomine Patris, Filii, & Spirithis fancti. Sic ille. Igitur adulti baptizandi priùs adorant quam baptizantur. Num verò ipfum Sacramentum ? negabat Bellarminus. An igitur Christum extra Sacramentum! certé. Nè longius fim; nemo Christianus, modò rectè institutus, non in mensa communi precibus Christum adorat priùs quam manducet. Est igitur insignis objectio Cardinalis cassa nuce cassior. Respondeo II. ex Patrum parallelis. Augustinus, & Baptifmum Christi, inquit, ubique & Aug. Epist veneramur. Necnon de Scripturis Tertullianus, \* Adoro, inquit, plenitudinem Scripturarum. ut & Concilii Carthaginensis Patres, h Sancta funt, inquiunt, & adorabilia Scriptura verba. Hactenus de Vocibus. Sequitur de Epithetis.

ced. Dial. 1.

164. Jub fi-\* Tertull. adv. Herm. b Conc.Carthag.apud Cypr.

Objicitur ex Patribus Epitheton Horribile, Terribile.

SECT. III.

Mnes Graci, inquit Bellarminus, paffim vocant facrifi-Ocium terribile, & plenum horroris. que foli vero facrificioconveniunt. Et rursus, ut probet Præsentiam corporalem, dicit, Propterea dici abillis tremenda mysteria. Sic ille in genere. Sed inter alios & præ aliis omnibus video illum in Chrysostomo insistere. Qui, & Cogita, inquit, quali sis insignitus honore, qua mensa fruaris. Quod Angeli videntes horrescunt, neque libere audent intueri, propter emicantem in- foft. hom. 60. de plendorem, hoc nos pafeimur, huic nos unimur. Hoc unum tuch.

Bellar l.t. De Milla, cap.15. S. Quinta. L2.DeEuch cap.nit.

k Bellar 1.2. De Such. c. 22 ex Chir ad pop. An. est ex iis restimoniis ex quibus Cardinalis tantopere in nos Protestantes insultat, quasi quod solutionem non admittat, quia si Angeli ad altare adstant cum timore ac tremore, & vix audent libere intueri propter splendorem inde emicamem, quis negare potest ibi alindesse quam panem? & si Angeli adorant, quis homines reprehendere potest si & ipsi adorent?

\* Part 1.

\* Claf.4.

I. Sol. Nobis responsum deesse non potest, si modò Adversarii nostri sibicanstare velint, qui \* suprà nos docuerunt, Christum ut est in hoc Sacramento nullo oculo humano nullove intuitu Angelico conspici omnino posse; sidque argumentis confirmarunt: & nos (ut idoneos auditores decet) facilècredimus non posse Christum videri ubi non est: Nunc verò contrà, quàm primum illis collibitum est, en corpus Christi non visibile modò sed & rauntos, splendide visibile! Possunte Papista tam crassas repugnantias concoquere? O ilia dura!

11. Sol. Nosne ut non plus quam panem in Eucharistia esse profiteamur? Calumniam hanc Protestantes millies obtriverunt. De quo nos alibi \* copiosè satis. Interea verò Mysterium hoc, juxtà cum antiquis Patribus, tum gaudii tum horroris plenum esse x animo credimus & prædicamus: illud, quia per Eucharistiæ sumtionem sidelem participes sacti sumus corporis & sanguinis Filii Deis hoc, quia qui manducat panem & bibit poculum Domini indignè, reus est corporis & sanguinis Domini, & judicium sibi accersit,

1. Cor. 11.

III. Sol. Hactenus ex aliis Patribus. nunc ex Chryfoftomo Chryfoftomo imprimis fatisfiat. Ille de Baptismate, l'Verborum, inquit, pocino à pourtor, terribilium & horribilium. Aliud quoque exstat ipsius testimonium adeò pellucidum ut ejus indolem in hyperbolizando quivis perspicere possit. Nam tractans de Eleemosyna, "vocat homines eleemosynarios Sacerdotes indutos solà misericordià; opus ipsum, Sacerdotium; pauperem in quem confertur, Altare,

1.Cor. bom.

mehryf.hom

202

non ex lapidibas, sed ex materia clariori, animabus rationalibus, exstructum; denique Eleemosynas ipsas, Sacrificium: & in hujus facrificii exhibitione quixudisten zi Saupasti, tremendum & mirabile quid ineffe observat. Rurlus, Hoc altare, inquit, & compositum est ex Christi membris, ac corpus Domini altare tibi efficietur. 'Ailiann non airi, Hoc ipfum reverere. Pergit Chrysostomus, & comparationem instituens inter altare Eucharistia & id in quo Misericordia sacrificium offertur, de Eucharistiæ altari ait, Hoc mirabile : lapis enim est natura; fanctum autem efficitur, quontam corpus accipit Chrifi. de paupere verò fic, Illud autem altare fanctius ; quoniam ipseest corpus Christi: stà ut boc (loquirur de paupere) sis illo opixudespor, horribilius. - Tu quidem hoc altare (fc. Euchariftiæ) honoras, quod accipit corpus Christi; eum autem qui corpus Christi est contumelia afficis? Dehinc igitur Adversarios nostros pudeat quisquiliarum suarum. Hactenus de Vocibus & Epithetis: Nunc de Actibus agemus.

# CAP. III.

Objectiones de Actibus qui dicuntur ad adorationem pertinere.

I. De Elevatione.

SECT. I.

Toftia elevatur, inquit Durandus, ut populus non pra- 2Durand. veniens confecrationem, sed ex hoc cognoscens illam fa- Ration.l. 4. Letam effe, & Christum super altare venisse, reverenter ad terra prosternantur & illum corde & ore adorent. Sol. Hoc quod tam affeveranter hic Ceremoniarum Magister protulit accuratiori antiquorum rituum indagatori Duranto tantum b probabile videtur; qui tamen alias nunquam non 160. 2. De ex Antiquitate aliquem probationis colorem affert, ubi riche.40.

Part. II. Class. 6. Cap.3. Seff.2.

Suarez, in

difp.75.5.3

364

quid probabilitatis appareat. Sed si de ipsa Elevatione hostiæ consecratæ agatur, caret illo prætextu Apostolicæ & primitivæ Antiquitatis, teste Suarezio Jesuita: \*Dico, inquit ille, elevationem esse tantum caremonialem actum ab Ecclesia institutum, nec semper fuisse in Ecclesia. Disputo. Si Antiquitas credidisset corpus Christi essentialiter præsens esse, quod à populo adoraretur, tum per elevationem necessariò populo illud spectandum proposuisset: Verùm cùm hic ritus antiquitus in usu non fuerit, Ecclesiam Romanam degenerem arguit, quoad articulum adorationis.

11. De gestu corporis, Genustexione & Inclinatione.

SECT. II.

a Cyrill. Hierofol. mystag. 5.

PRoferent huc nonnulli Pontificii ea quæ de gestu apud veteres memorantur: ut illud Cyrilli Hierosolymitani, d Tu post communionem corporis Christi accede ad calicem sanguinis illius, κύτων, κὶ τεότωπροκκυνήσων κὶ σεδότωπος κὶγων τὸ, αμω, Inclinans, & ad modum adorationis & venerationis dicens, Amen.

Respondeo; Hæc inclinatio corporis vel coram seu versus Sacramentum sacta est, vel ad illud: si primum, tum non magis dici potest Eucharistiæ adoratio, quàm Daniel & David, quando Deum adorantes, è patria exsules, adorasse dicuntur ad \* Templum & \* Altare, dici possint Altari & Templo Divinum cultum detulisse. At verò si sortè ad Eucharistiam quis se inclinaverit, responsum accipite à vestro Espencæo, Theologo non obscuro, ex libro ejus in quo de industria ac pro virili desendit erga Eucharistiam Latriæ cultum; consequentiam tamen vestram ex Gestu isthoc petitam prossus enervat: e Non est disputatio inquit, de adorationis gestu—stantes an sedentes, proni an supini, erecti an geniculati Christum prasentem adoremus, per se non resert; cùm adoratio non tamin externo cultu quàm in interno affectu cernitur.

\* Dan.6.10. \* Pfal.5.7. Pfal.99.5. 1. Chron. 28.2.

eEspenc.De adorat. cap. 16. sub.init. nitur. Sic ille, & fanè rectifsimé. Fuerunt enim, qui cum Christo simulad Coenam accumbendo honorabant eum. fuerunt etiam qui salutando, Ave Rex Fudaorum, illum pro ludibrio & deridiculo habuerunt, tantum valet intentio in

utramque partem.

Imò etiam antiquitus ( ut ad primum membrum distin-&ionis redeam) inclinationem corporis factam fuiffe verfus altare, etiam ante consecrationem, ubi nullus potest esse apud Pontificios propriè adorationis prætextus, testes adfunt Pontificii haud vulgares. Jesuita Vasquez ait, Incli- 170/9/12. nationem capitie versus altare in usu fuisse apud Gracos, etiam De Adorat. ante consecrationem. Durantus vester, cæremoniarum studiofissimus collector, observari dicit à Sacerdote, quòd in præparatione Eucharistiæ, ante ipsam consecrationem, 8 Peratta thurificatione leviter incurvescit ante altare, & re- & Durant. flexis ad altare genibus, cum paratur confecratio. Qui mos Eu- 2.6.29.1.1. genio Pontifici circiter annum c DXXXIX. displicuisse videtur, cum inter alios ritus erroneos Græcorum hunc notaverit, quòd quando panis in patina, & vinum in calice fertur à Sacerdote, à capita sua reverenter inclinent ; cum panis heoneil. Floiple vinumque nondum fint confecrata. Quod confequen- rent feff ut: tiæ objicientium futilitatem revincit, quia his fingulis gesticulationibus Adversarii quoque adorationem Divinam abesse sentiunt suadént que.

#### III. De Invocatione.

#### SECT. III.

Ardinalis ex Dionysio scribente de Eucharistia in hæc verba, O DIVINISSIMUM ET SACROSANCTUM SA- Bellav. L. CRAMENTUM! OBDUCTA TIBI SIGNIFICANTIUM SI- De Euch. e. GNORUM OPERIMENTA DIGNANTER APERI, ET PERSPI-CUE NOBIS FAC APPAREAS, &c. Ergo, ait, Dionyfines bierarch. ipsum invocat Sacramentum, atque ab ipso petit que à solo 6.3 part.3. Deo recte peti poffunt. Respon-

3.ex Diony

Respondeo I. Si Bellarminus ipse à Deo petiisset lumen veritatis tam objectando quam respondendo, is à Patrum antiquorum sensu non toties tam turpiter aberrasset: Quem hic quoque hallucinari res ipía clamitat, Patrum loquendi mos illustrat, judiciúmque Antiquitatis probat, & fingula hæc quodammodo pronunciant hanc non invocationem propriam esse, sed apostrophen meram : qualis erat illa Propheta, Audite, ô cali, & ausculta, ô terra. Præterea, Dionysius non dixit hæc verba in synaxi ulla ubi usus fuit Sacramenti, sed scripsit in museo, quando simul scribendo calamum exercere & invocationem oralem præstare non magis poterat quàm fimul forbere & flare.

II. Frequens etiam hic loquendi mos erat apud fanctos Ambros in Patres; qui haud aliter loquuntur de Baptismo: Lo aqua, tu affpersum sanguine Christum lavasti, & Christi Sacramentum effe meruifti. Sic Ambrofius. 1 0 aqua, qua purum fecisti orbem. Sic Optatus. Sed ad Dionysium redeamus. Est ubi de Eucharistiæ celebratione verba faciens, dicit, m Offer Sumaripeer, Sila oiuloda, Sil isperis, Silos dass. Divinum altare, divina signa, divinus sacerdos, divinus populus. quibus tamen divinum cultum deferre, ut summam idololatri-

am exfectaretur.

III. Bellarmino otium non fuit autores idoneos confulendi, imprimis Pachymerium, Græcum scholiasten & expositorem Dionysii, qui verba ejus sic interpretatur; "O DIVINISSIMUM SACRAMENTUM! Dictumeft, inquit, ως εμιθύχω, εξ είκότως ως Γρηγόριος Ναζιαιζανός, &c. id eft, Billio vestro interprete, o o divinissimum Sacramentum! te enim quasi vità praditum allequer. Audin', Bellarmine ? id quod tu dicis invocatum effe ut Deum, Pachymerio expositore, non erat nisi quasi vità preditum : quod de Christo post refurrectionem, scio. horreres ipse dicere. Quomodo autem quasi vità praditum Sacramentum alloquitur, quares. Docet Pachymerius; P Quemadmodum Gregorius Na-

Luc 1.10. C.22. Optat.1.6 cont. Parmen.

m Diony . Eccl. bierarch Ly. C.3.

" Pachym. in lec. Dio. mys. Billius, in Orat.42. Naz anz.

Pla Nazianz. Oras. 42.

zianzenus, inquit, cum videbatur Pafcha invocare, "o misza, ni uha zi ipir, O Pascha magnum & Sacrum! Et quid Nazianzenus per Pascha intellexerit, Archiepiscopus Nicetes expediet : 9 Nazianzenus, inquit, verba illa ad festum Paf- 9 Nices.in chatis, tanquam vità praditum, refert. Sic ille. qui Nazi- eum locum anzeni verba sequentia, quibus videtur immediare Chriflum invocare, (nè quis forte impingeret) monet, non per

invocationem fed per acclamationem dici.

IV. Dionysius ipse tantum abest ut nobis obstet, ut causæ Pontificiæ plagam planè lethalem inferat, qui in loco modò citato, ubi dicit Sacramentum divinum, Altare divinum, populum divinum, inferuit &, z agros suos divinus pavis; eumq; haud aliter divinum vocat (quod ad naturæ fubstantiam spectat) quam altare & populum. Nullam \* igitur \* supra, Transsubstantiationem somniabat : docet enim interpres etall.2. c.s. ejus Pachymerius illud quod alloquitur non esse vità praditum. Hæc fingula si non vidit Cardinalis, facile vidisset modò illa lumina, Nazianzenum, Pachymerium, & Nicetam, videre non neglexisset. Deniq; ipsi Pontificii, qui Sacramentum latreutice adorant, quod, judice Dionysio, est fubstantialiter panis, egrè ferre non debent se à nobis artolatras censeri juxtà & appellari.

Secundus Pater qui objicitur est Basilius : \* Verba invo- Basilla: cationis, inquit, com oftenditur panis Eucharistia, quis fancto- De Spir. S. rumin scripto nobis reliquit ? Hec ille. Sed quid ex his Cardinalis colligat in rem fuam, quis potest divinare: Certe, inquit, ex invocatione manifefte colligitur veritas Bellam. Christi in Eucharistia. Sic ille, arripiens vocem Invocatio, (2.De Euch, tanquam quæ ad Eucharistiam, ut ad Christum præsentem, spectaret: quod est crasse hallucinati. nam non agit Basilius de invocatione rei consecratæ, quod est sacramentum; fed de invocatione benedictionis, qua Catholici Patres ufi funt antiquitus, nempe prece benedictionis canquam necelfaria forma confecrationis. quod ex omni genere Theolo-

gorum,

t Christoph.
Archicp.
Cefaveenf.
Variis
21.4A. ad
Sixtum v.
P. Parif.
1586.fol.
33,34.
Lindan.
Epift.l'amopl.l.4.
c.11.

gorum, præsertim ex antiquorum Patrum unanimi confenfu, justo volumine accuratissime liquidissimeque comprobavit vester Archiepiscopus Cæsareensis, & inter alios Bafilium hujus dogmatis testem advocat; \* Basilius, inquit, Sacerdotem ait Deum invocando confecrare. pergit Archiepiscopus : Et alii etiam, ut Tertullianus, Fustinus, Irenaus, bujusmodi precationem Invocationem seu Benedictionem vocant. Et alicubi Theodoretus, Cyrillus Hierofolymitanus, Damascenus, Theophylactus, vocant inixanon, invocationem. Sic ille. Id quod Episcopus quoque vester Lindanus defendit strenué. & ubi ventum eft ad eadem Basilii verba, " PAULUS NON TRADIDIT VERBA CONSECRATIONIS, Quod Bafilius, inquit, ità illustrat, ut ad hac sano capiti nihil sit requiren. dum amplius. ubi ait, VERBA CONSECRATIONIS, DUM OSTENDITUR PANIS, QUIS SANCTORUM NOBIS RELIourr ? Quæ fanè ejus cenfura est justissima, ut verba Basilii immediatè sequentia demonstrant, qui postquam dixerat, The emphones, &c. In vocationis verba quis Sanctorum (criptareliquit ! addit, 'Ou paip & Turos aprique Da, ar o amosonos zi ro cueppinior imurian, Non enim contenti his sumus quorum Apostolus & Evangelium meminit. Sic Basilius. ubi palam oftendit quæstionem esse de iis invocationis verbis que nec inullisantiquorum scriptis tradita exstant, nec à Paulo & Evangelistis de Eucharistiæ institutione commemorantur uspiam. At verbailla, Hoc eft corpus meum, tum in Evangelistis tum in omnium Patrum scriptis expresse traduntur; viz. Dedit discipulis, dicens, Hoc est corpus meum. in quibus de invocatione verbum nullum. \* At continent, ait Cardinalis, implicite invocationem. quo quid absurdius ? nam textus integer manifeste repugnat, dedit discipulis, dicens, Hoc eft corpus meum. ubi expresse Apostolos suos Christus alloquitur. Christum verò ut somniet quis discipulos suos vel implicité invocaffe : Invocatio igitur qua de Bafilius loquitur referri debet ad vocem illam in Evangelio, Benedixit;

\* Bellarm l. 4. De Euch. c.14. dixit ; quæ subinnuit Christi consecrationem : sed quibus verbis benedixit, nee ab Evangelistis, nec à Patribus, nec ab ulla Catholica Ecclefia traditione revelatum effe unquam contendit. Hæc ità funt per se clara ut neminem nisi

spontè cacutientem latere possint.

Tertiò, pro Invocatione objicitur illud Chryfostomi; a Inter facra mysteria Agnum jacentem deprecamur. De quo . chryf. in loco Adversarius, b Ubi apertissime dicit invocari, inquit, (que species est summa adorationis) Agnum in altari jacentem. Bellarm.t. Respondeo ; Quisquis negaverit Christum inter facra in- 2-De Such. vocandum esse, anathema esto, per nos licet : At credere Chryfostomum deprecatum effe Christum Agnum ut corporaliter præsentem, & in Eucharistia jacentem, Chrysostomus ipse nos non finet. Nam is qui Agnum jacentem illic dixit, eundem pariter mattatum, eundem in persona Pauperis (cum eleemofyna fustentatur) coli \* affirmavit, Porro, \* Supra,c. hîc perstringendi funt Adversarii, quos non puduit hanc 2.5.3. phrasin, Agnum jacentem, tanquaul aigumentum presentiæ Christi objicere; qui ipsi tamen credunt Christi corpus ut est in Eucharistia, positionem aut situm ullum non posse admittere, quia ibi (inquiunt) non exfistit secundum extenfionem ad locum.

Quartò, à Bellarmino introducitur Gregorius Nazianzenus; Gorgonia(ipfo teste) foror Gregorii Nazianzeni no- Nazianz. tte ad altare cum fide procumbit, eumg, qui super illud colitur Orat. 11.De magno cum clamore obtestans, &c. Hoc fretus testimonio Cardinalis infurgit, dicens, & Quid autem super altare cola- & Bellarm.l. tur dubium effe non potest, cum nihil ibi ponatur à Christianis 2. De Euch. nisi panis & vinum, mutanda in corpus & sanguinem Christi. ud. - Petrum Martyrem valde usit pupugitg; hie locus. Sic Cardinalis, confidentiùs quam folidius. Hic etenim pugio nodò quid habeat acuminis) opponentis conscientiam posiùs pungat oportet: Protestantes nè attingit quidem, ut jamjam liquebit. Respondeo enim

I. Verba

I. Verba Nazianzeni funt, Invocavit eum qui honoratur Super altare. Nobis minime obstat, quin per Ministrum Christum super altare invocemus, nec folum in celebratione hujus Mysterii, sed etiam extra illam. Itaq; perinde se res habuit ac si eadem Gorgonia ad Baptismalem fontem accedens, & illic proftrata, in recordatione pacti ibi initi atqu suscepti in nomine Patris, & Filii, & Spiritus Sancti, diceretur honorasse Christum, qui illic interbaptizandum invocari folet.

II. Cæterùm hoc exemplum non folum Cardinalem revincit, verum etiam Protestantium causam corroborat manifestissimé. Primò enim dicit Cardinalis, Nibil poni Super altare misi panem & vinum mutanda in corpus & sanguimem Christi: unde rursus conscientiam vestram appellamus, ut ingenuè dicatis, utrùm panem & vinum nondum mutata sed tantum mutanda Divina adoratione absque idololatria

quis colere possit:

III. Denique verba Nazianzeni clariora funt quam Mazianz. quæ eludi poffint. Dicit enim de illa sancta fœmina, \* Siquid uspiam antitypon pretiosi corporis aut sanguinis Christ manus ejus recondiderat, &c. Non dixit Gorgoniam corpus & fanguinem Christi recondidisse, sed tantum antitypa, id est, symbola, utriusque. ut non modò ex Nazianzeno sed etiam ex aliis Patribus probavimus. Ergò hoc testimonium objicientes Adversarii non pugione ullo Protestantes sed tantum vagina feriunt. Ab Actibus Patrum ad corum Cautiones descendamus.

# CAP. IV.

# Objectiones de Cautionibus quas Patres prascripserunt de re Eucharistica.

I. Ne qua pars Sacramenti labatur in terram.

SECT. I.

Dversarius, ut corporalem Christi præsentiam juxtà & venerationem Latriæ, tanquam Eucharistiæ debitam, eliciat, hoc argumentum repetiit inculcavirque non femel : \* Diligentifsime, inquit, cavebant Patres . Bellarm.L. ne Buchariftia caderet in terram; ut Pius I. Papa, Origenes, 2.De Euch. Tertullianus, & alii. Quorsum verd hoc? b. Ista cautio, in- Bellam. quit, argumentum eft evidens fidei antiquorum. Si enim panis ibide.s. Euchariftie noneffet corpus Christi misi reprasentative, non esset adhibenda major diligentia ne caderet in terram quamea sit quam adhibemus ne sacra bibliain terram cadant, aut imago aliqua Christi, aut aqua Baptismi, &c. Quid præterea ? Cyrillus Hierofolymitanus monet, ne mica ulla Eucharistia \* Bellarm.l. cadat, neve amittatur. quod magnum est argumentum verita- 2.De Euch. tis. Hactenus Cardinalis.

Magnum & evidens argumentum scilicet, quod jam magnum monstrum esse apparebit atq; etiam lumine ademtum. Respondeo enim I. Religio suit Judæis permittere Biblia in terram labi, & piaculum hoc aliquot dierum pœnitentia eluebant; nec tamen literarum elementa adorabant : Sed oppidò opportune Augustinus adest; qui ait, e Non minus 'Aug.in reum effe qui negligenter audit verbum Dei, quam qui negli- Pfalbom. genter corpus Christi in terram cadere permiferit. Nec mirum; quoniam in hoc tantum differunt, quod illud est audibile, hoc visibile verbum Dei. Præterea, quod ad Baptismum attinet,

attinet, quandoquidem olim per immersionem fieri solebat. fieri non potuit quin aliquæ guttulæ aliquando defluerent; & fic cautio illa effet superflua. Deinde, Imagines labiles tunc in usu non fuerunt in Synaxi : atque ideo non magis ridiculum esset monere nè quis permitteret imaginem de. cidere, quam prohibere calvum se pectere. Porrò, de pane Eucharistico consultum est diligentius, quia publice in Ecclesia administratur, & est etiam in Ministri ipsius manibus ad lapfum proclivior: interdum enim offendunt (ut cum Poeta loquar) Secura nimium sollicitag, manus. Denique, non patiuntur Pontificii à Laicis tangi calicem, nè vacuum quidem. Quid igitur Bellarminiano hoc argumento vacuum magis & inanius ?

6.7. a Albasp. Epift. ad calcem lin corona Milit. citans Pamelium, p.88.

I I. Inter Patres qui à Cardinale objiciuntur nominatur \*Bellam.l. \* Tertullianus ; Calicis aut panis etiam nostri aliquid decuti in terram anxie patimur. De quo loco Episcopus Albaspinæus, & Cum hoc dixit Tertullianus, inquit, locutus eft de pane communi ut distinguitur ab Eucharistia : planum hoc est ex Tertull. De consuetudine non permittendi domesticum panem in terram cadere. Sic ille, de pane communi, ubi de corporis Christi præsentia nulla facta est mentio. Hæc igitur consuetudo conservandi panem domesticum in privatis ædibus docere nos debet multò majorem cautionem adhibendam effe erga consecratum & sanctificatum panem Eucharistia; ità tamen ut teneamus illud Salmeronis, e Peccatum non effe, fi cafu aliquid ex eo decidat.

e Salmer. tom.g.tratt 37. 9. Doinde.

Respondemus III. multiplici retorsione: 1. in ipsum Cardinalem. Existimat hic se magnum & evidens argumentum pro presentia corporis Christi in Eucharistia adduxisse, ex eo quod cavebant Patres ne quid Eucharistiæ in Bellarm 1. terram caderet; verum alibi contra, f Christus, inquit, verè in Sacramento exfiftit, sed nullo modo lædi potest; proinde non cadit in terram, non teritur, non roditur, non putrescit, non crematur, &c. Sic ille. quod eft anguir & Jugedr fpirare. 2. Pa-

3.De Euch. 6.10.

trum

trum cautio fuit, ne aliquid ex Sacramento caderes in terram. ne mica quidem. Hoc aliquid, hanc micam elle partem à toto divisam nemo ignorat : at quid sit, aut cujus, dicite, obsecro, Pontificii. Eftne portiuncula aliqua corporis Christie Quin Christi corpus non posse in partes dividi inquitis. an Accidentium ? ità ut mica Coloris, Rotunditatis, aut buccella Longitudinis, Latitudinis, Profunditatis Mathematicæ, vel fragmentum Levitatis aut Dulcedinis dicatur? Apagite ineptias! nunquam hoc in ullius Patris mentem subiit. An igitur (nam hoc unum reftat ) mica illa fragmentum est substantiæ panis? 3. Retorsio. Salmeron Jesuita, ut probet usui calicis non annexum esse peccatum propter periculum effusionis, & Si haberet, inquit, conjunctum peccatum, ubi supra. neque Chriftus Dominus, nec Apostoli in primitiva Ecclefia, nec Orientales modo nec Occidentales ante Concilium Constantienfe, neque denique Sacerdotes celebrantes hoc uterentur ritu. Sic ille. Huic adjungimus primitivæ Ecclefiæ consuetudinem aliam, corpus Domini in canifiro vimineo, fanguinem in vasis vitreis portandi. quem morem Hieronymus h appro- h Rieron, ad bavit in Episcopo Exsuperio. nec hoc solum, sed, qualiter Rustica.4. nostis in Romana Ecclesia Zephyrinus Episcopus constituit, ut in vitreis Miffa celebraretur. Unde evidens arque Apud Grat mentum vestrum scilicet evidenter refellitur: Neque enim De confect. ætas illa Divini cultûs fidiffima custos vasis adeò fragili- Vasa. bus Sacramentum commifisset, fiquidem Christum in iis corporaliter contineri vel levissimà conjectatione concepiffet.

#### II. Cautio, Ne reveletur mysterium Eucharistia Infidelibus & Catechumenis:

SECT.

Dverfarius, Patres non loquebantur, inquit, de hoc Sa- De Such. c. Acramento coram Ethnicis & Catechumenis , nist tecte; ut Quarta.

k Bellar.1.2.

Aa 3

sap. 24.

illis verbis, NORUNT FIDELES. Vide Tertullianum, Orige. nem, Chry fostomum, Augustinum, Theodoretum. Sic ille. Sed mittat quod scimus, obsecro. hæc enim Patrum dicaliberè agnoscimus. Dicat verò, quod imprimis rogamus, \*Idem,ibid. quid ex his effici velit. \* Hanc phrasin, Norunt sideles, in infinitis locis in Augustino, inquit, reperimus. - ubi indicat effe my ferium folis fidelibus notum, quomodo corpus Chrifti Ibid. c. 15. & fanguis fint efca & potus. & rurfus, 1 Bafilius, inquit, lib. S. Alterum De Spiritu fancto, cap. 27. de Mysteriis his loquens, dicit, Nec intueri fas effe ifta non initiatis. Hæc ille, de phrasi hac, Norunt fideles; quasi apud Patres huic Sacramento peculiaris fuiffet.

m Dienyf. Eccl. bierarch.c. 2. n Chryfoft.in Gal.4.28. o Idem, in I .Cor. bom. e Arausic. Conc. 1. can. 9 Ball. De

40.

19.

Spir S.c. 27

Respondeo I. per parallela. Nihil apud Patres exploratius, quam phrasin hanc fuisse alterius Sacramenti mysteriis cum Eucharistia communem. Dionysius Areopagita loquens de Baptismo, "Mushis atlasses, inquit, on the star is an Nemo non initiatus ad Baptismum spectandu admittatur. Chry. fostomus pariter, de eodem, " Dei permissio facit hoc Sacramentum, asme iouor à moi, ut fideles norunt. ac fimiliter de baptizandis mortuis ; ο Σαφώς πούτο είπειν εί πλεμώ, διά τες άμυπτες, Aperte hoc loqui non audeo , propter nondum initiatos. Similiter Patres Concilii Arauficani , P Catechumeni ad Baptifmum non admittantur. Denique, Pater ille qui à Cardinale citatur, 9 Ter immergi hominem, inquit, unde eft traditum? Reliquaitem qua in Baptismo fiunt, veluti Renunciare Satana & angelis ejus, ex qua Scriptura habemus ? nonne ex minime publicata & arcana traditione? nonne ex doctrina quam Patres nostri in silentio, quod curiosos & otiosos submovet, servarunt? Pulchre quidem docti illi erant arcanorum venerationem in silentio confervari. Nam que nec intueri fas est non initiatis, qui conveniebat horum doctrinam publicitus circumferri scripto? Hæc Basilius de Renunciatione Satanæ, de trina Mersione, & de reliquis quæ in Baptismo fiunt mysteriis expresse est locutus; hæc Basilius, inquam, de Baptismo duntaxat, Eucharistiam neattingens quidem.

Respondeo II. Hac Patrum phrasis, Norunt fideles, Pontificiorum sententiæ manifeste repugnat. Illi enim concludunt id factum esse in honorem Eucharistia, præ mysteriis aliis omnibus, ne corporis Christi mentio innotesceret; cum Augustinus tamen ( quem jam citavit Bellarminus) quando dixit, Norunt fideles, verba Christi, Hoc est corpus meum, clare expresserit, de pane & vino autem con-

fultò tacuerit. de quo pluribus \* fuprá.

Inter Gracos Theodoretum laudavimus; cujus testimo- 6.3. 5.2. nium in hunc locum distulimus. Is sub nomine orthodexi, in colloquio quod cum Eranista Hæretico habuit de corpore Christi, ubi de Eucharistia dicit Eranista, 3 Quid vocas 'Theat. Dioblatum donum ante sacerdotis pronunciationem? respondet al. 24. Orthodoxus, Non eft aperte dicendum : fieri enim poteft us adfint aliqui auinnisid est, wondum my steriis initiati, seu baptizati. Cui Eranista, Proponas igitur airryuarudus, id est, sub forma anigmatis; nempe, ità obscure ut tantum à fidelibus apprehendatur. Orthodoxus obsequitur; de priori specie aiens, Est cibus ex talibus seminibus, quæ est periphralis panis, quæ tantum fidelibus innotuit. Deinde, Eranistæ appellationem ejus post consecrationem quarenti, respondet Orthodoxus, Eft corpus Christi. Id eft, expositore eodem Theodoreto, quamvis induat appellationem corporis Chrifti, manet tamen revera panis, quoad formam, figuram, & substantiam. ut \* suprà prolixè probavimus. Id ergo quod \* classi tacuerunt Patres, panis erat, non autem propriècorpus 6.5.5.7. Christi: Proinde Pontificiorum ratio caca est prorsus & inanis.

· Claff.z.

376

# Part.II. Class. 6. Cap. 5. Sett. 1.

Examen idololatrici cultûs Eucharistiæ in Missis Romanæ Ecclesiæ.

Status Quæstionis.

\* Cap.1.

Oncilii Tridentini decretum \*fuprà citavimus, quo cultum latriæ Sacramento huic deberi statuit, & decreto huic obluctantem quemlibet anathema esse pronunciavit. Missale Romanum Ecclesiæ Romanæ ritum indicat; \* Sacerdos, inquit, hostiam elevat, eamque adorandam ostendit; post ipse adoran genu stexo, terg, pectus percutions dicit, Agnus Del, Qui tollis peccata mundi, miserere nobis. Sic illic. Cum verò Pontificii præstigiose distinguunt, duplicem idololatriam singentes, materialem unam, alteram formalem, nostri muneris erit utramque detegere & pro virili prosligare: Atque, ut in Adversariorum quasi regionibus militantes, suis ipsorum Principiis confessionibus que cos expugnemus, incipiemus ab ea quam materialem idololatriam vocant.

\* Missal. Roman.

> Materialem idololatriam possibilem esse, propter ferè mille desectus in Materia in cultu Missatico, ex ipsius Misfalis Romani dictatis & Pontificiorum confessionibus probatur.

> > SECT. I.

Mifal.
Rom.9.31,
31. De defect.circa
Miff.

Ecclesia Romana in Missali suo clare loquitur; b Vbi debita materia desicit --- non consicitur Sacramentum. --- ut si Panis non sit triticeus, --- vet sit alioqui corruptus: -- Si vinum sit sactum penitus acetum, vel penitus putridum, vel de uvis acerbis seu non maturis expressum, vel admixtum tantum aqua ut vinum fit corruptum, non conficitur Sacramentum. Sic Miffale Romanum, de defectibus Miffæ, quibus discernendis pistorum & cenopolarum judicio est opus: qui tamen si acciderit, id quod proponitur nudum panem esse, atque ejus cultum latreuticum Idololatricum effe, nemo inficiabitur.

Sex alii possibiles defectus ratione Pronunciationis, unde fieri poteft ut idolum colant loca Chrifti.

#### SECT. II.

R Ursus Canone Missa Romanæ nullus potest esse testis locupletior, in quo hæc verba habentur, \* Sex modis Bellar. De contingere potest forma variatio; nimirum, per additionem; Sacram. in detractionem; alicujus vocis mutationem, ut si una ponatur loco gen.c.21. alterius; corruptionem alicujus vocis, detrabendo vel mutando Syllabam aliquam transpositionem, id est, ordinis dictionum variationem, ac deinde per interruptionem, ut pronunciando unam partem forma, acquiescendo per aliquod spatium, vel loquendo aliqued impertinens. -- minima variatio deftruit integritatem substantialem, si pereat sensus. Sie in Canone Miffæ: ubi probatur, non observatis veris formis per singula, tolli Sacramentum. quod tamen sacerdoti, vel ex metu, vel nimia festinatione, vel ignorantia, vel oscitantia, vel per titubationem, potest facile accidere. Nihil autem (præsertim facerdote tacité apud se verba consecrationis demurmurante) à populo difficiliùs apprehenditur. Ut nihil dicam de facrificulo de quo narratur ab Agrippa, d Qui cum plures haberet deripp. bostias, ne in Grammaticam committeret, in hac verba conse- De vanit. cravit, Hac (unt corpora mea.

fcient-c.3.

Part. II. Class. 6. Cap. 5. Sett. 3,4.

Tres alii possibiles defectus, ratione intentionis sacerdotalis, unde accidat ut pro Christo idolum colatur.

SECT. III.

\* Miffa!.

378

PRæterea Missale Romanum; « Siquis sacerdos non intendit consicere, sed delusorie aliquid agere; item si aliqua bosti a ex oblivione remaneant in altari, vel aliqua pars vini, vel aliqua hosti a lateat, cum non intendat consecrare nisi quas videt: item si quis habeat coram se undecim hosti as, & intendat consecrare solum decem, non determinans quas decem intendit, non consecrat; quia requiritur intentio. Fac igitur Ministrum delusorie agere & derisorie consicere, & numerandis hosti s falli, quis impedire poterit, nè cæcum sacerdotem sequens populus cæcus in idololatriæ soveam simul præceps ruat ?

Sex alii possibiles defectus, ex eo quod sacerdos non sit vere baptizatus, quibus siat ut idolum colatur.

SECT. IV.

Dècret L.3.

t Bellar, lib.

De Sacram,
in gen. c. 21
h Idem, l. 1.

De Bapt.
c. 3. S. Est
igitur.
i Idem, De
Sacram. in
gener. cap.
25. S. Ad
alterum.

TOminem non baptizatum non esse verè sacerdotem. Ecclesia Romana decretis factisque suis satis declarat, viz. f Quidam veniens ad Apostolicamsedem nobis exposait, quod cum ad gradum facerdotii affcendiffet, comperit tandem quod non baptizatus fuerit fecundum formam evangelii : unde nos eum rite fecimus baptizari. Porrò, quæ necessariò requiruntur in formula baptizandi juxta mentem Ecclesia, Cardinalis enucleate explicat; EVerba, inquit, in Sacramentis nova legis à Deo determinata funt, ut non lice at quicquam immutare. --- minima variatio destruit integritatem substantialem, fi pereat sensus: ut siquis una sola litera mutata dicat , Ego te baptizo in nomine Matris, & Filit, & Spiritus fancti. -- vel, In nomine Patrie & Filia .- h Est hac vera forma Baptismi, EGO TE BAPTIZO IN NOMINE PATRIS, ET FILII, ET SPIRITUS SANCTI. 1 Mulieres apud nos baptizant in cafu

casu necessitatis, & ex permissione, non ex officio. Esto; baptizant tamen. at nisi observent veram formam baptizandis non tingendo tantum, sed & promunciando, ità ut verborum sensus nè una quidem syllaba pervertatur, infantes (utì docetis) non sunt verè baptizati. Que etiam depravatio sensûs verborum Baptismi ex aliquo sex modorum cùm contingere queat, apud vos perpendite, quæfo, quam proclive sit mulieribus verba Latina in falsos & insulsos sensus traducere atque pervertere. de quo ex Latinæ Orationis Dominica quotidiana earum horrida & balbutila repetitione non levem conjecturam quis faciat. Quæ fortaffe ratio fuit cur Cardinalis Polus inter alios Articulos in Visitatione fua traditos hunc unum interferi mandaverit, & Ut inquira- & Tefte at. tur, an Persona, Vicarii, & Curati diligentiam praftent in eru- Foxo, Att. diendis faminis adrite baptizandum infantes juxta institutum Ecclefia. Potest igitur fieri ut qui consecrat non fit verus sacerdos, five quòd non ritè five quòd non omnino baptizatus fuerit. Nec sanè mirum, cum ex infinitis infantibus qui à mulieribus sub Papatu non ritè baptizati fuerunt, aliqui faltem post Episcopi, & fortasse Pontifices, evaserint. ut nihil dicam de Papissa Joanna fœmina, præterquam quod olim (nè operofiùs in autores alios inquiramus) nobilis ille Historicus Platina, I Hac qua dixi, inquit, vulgo feruntur, Platini,in incertis tamen & obscuris autoribus: que ideo ponere breviter vila Johan. & nude inftitui, ne obstinate nimium & pertinaciter omi fiffe videar quod fere omnes affirmant. erremus etiam nos hac in re cum vulgo: quanquam appareat ea qua dixi, ex his effe qua fieri poffecreduntur. Atque jam de ils quæ fieri poffunt noftra instituta est quæstio.

& Mon. p.

Part. II. Claß. 6. Cap. 5. Sett. 5,6.

380

Sex alii possibiles defectus, ratione Pronunciationis Episcopi ordinantis, unde accidere potestidoli veneratio.

#### SECT. V.

mBellarm.l. 4.De Euch. c.16. §. At Catholica: n Idem, De Sacram.in gen. c.21. C'Ardinalis; m Semper in Ecclesia pro indubitato habitum Cest, stà necessariamesse ordinationem Sacerdotalem ad Eucharistiam consiciendam, ut sine ea nullo modo consici possit. Item; "Verba in Sacramentu adeo determinata sunt, ut non liceat quicquam immutare. Hæc ille. Verba autem ad Ordinationem determinata & destinata hæc sunt, Accipe potestatem offerendi sacrisicium pro vivis & desunctis; Accipe Spiritum sanctum; Quorum peccata remiseris,&c. Ubi similiter si vel unus superiorum sex desectuum ex prava pronunciatione verborum contigerit, consequens erit, nullum hîc Sacerdotem ordinari, nullamque adeò consecrationem sieri, & proinde Christi corpus præsens omnino non esse, sed cultum istum Latriæ triticeo pani exhiberi.

Alios innumerabiles penè defettus, ratione illegitimorum Ordinantium, quandoque necessariam idololatriam inferre.

### SECT. VI.

o Miffal. Rom. Sequitur in Missali Romano, o Si desierit ordo sacerdotalis Sin consiciente, non consicitur Sacramentum. optimė. Et, vobis consitentibus, cuilibet exercenti munus consecrationis ordo sacerdotalis deest, si in tota Episcoporum ordinantium serie, ab ultimo usque ad primum omnium Pastorum (puta Sanctum Petrum, aut quemvis alium Apostolorum) quispiam non verè Episcopus fuerit, tum hic Sacerdos non est legitimè ordinatus. Quo posito, impossibile esse Ordinationes istas succedaneas non in aliqua parte necessaria successionis desicere, vester authenticus Autor Iesuita

Jesuita Suarezius non obscure fatetur, dicens, P Multa funt P Surrey, in causa propter quas potest accidere ut Christus non sit prafens ; 3. Thomau. ut fi Sacerdos non fit baptizatus, vel non habeat intentionem, difp.65.5.2 vel non fit rite ordinatus, quod pendet ex multis aliis caufis, in quibus fere in infinitum progredi possumus. Sic ille. Itidem Salmeron Jesuita, de privata & occultaintentione, quam Bellarminus dicit necessariò requiri, tum in ordinandis Episcopis ac Ministris, tum in omnibus Sacramentis conficiendis, ex omnium Pontificiorum doctrina (demto uno Catharino) ídque juxta Concc. Florentini ac Tridentini decreta. Et tamen de opinione hac Salmeron, 9 Si hac doctri- 9 Salmer. na admittatur, inquit, tum nulla hostia adoranda, nullus Baptismus, nullum Ordinationis Sacramentum : atq; bac ratione in infinitum potest procedi, &c. Sic ille. Ad praxin veniamus. Quid enim ? ut Ecclesia Romana hic providentiam Divinam ità fibi vendicet, ut ab hujulmodi inordinatis Ordinationibus se prorsus immunem esse jactitet : Tum certe Cardinalis Baronius non tam acerbè olim inveheretur in Romanam Ecclefiam, quando exclamans dixit, \* Plena funt tempora Ordinationibus Paparum, Exordinationibus, Superordinationibus, &c. Deinde, Genebrardi querelam sæpe allegavimus de Papis, per quinquaginta annos apotacticis, multiplici schismate laborantibus. Præterea, quid erat quòd tam liberè vester Platina perstrinxit quorundam Paparum in prædeceffores suos atrocem & barbaram crudelitatem ? inter cætera (id quod est cum hac causa conjunctissimum) Stephani v I. qui tantà rabie desaviit ut habito consilio corpus Formosi è tumulo tractum, pontificali habitu spoliatum indut umque feculari, fepultura laicorum mandaverit, abscissis tamen dextræ ejus duobus digitis illis quibus potissimum in consecratione Sacerdotes atuntur, in Tiberimque projectis, quòd (ut ipfe dicebat) contra jura Sacramenti Romam & facerdotium repetiisset, quo à Johanne VIII. jure spoliatus fuerat. Magna fuit hac controversia & pessimi exempli ; cum postea fere fem-

traff. in Epift. Pauli, difp. 28.p. 186, ch 187. ·

Baron ann. 908.n.z.O ann 897. n. 6 & Platina,in vita Joh. x. fol. 146. Et in vita Sergii 111. fol. 1 48

Platina,in vita Stiph. vi. De Forper fervata hac consuetudo sit ut acta priorum Pontificum fequentes aut infringerent aut omnino tollerent. Sic ille. Si tantæ vestris Cœlestibus iræ, tantæd; Ordinationum confusiones, quid de inferioribus minorum gentium Episcopis fentiendum erit? an ut nullus eorum unquam aut legitimo Baptismo caruerit, aut in ministerium vel Sacerdotale vel Episcopale non anosu quam per fores intraverit, ità ut que ad formam Ordinationis effentialiter requiruntur, ab iffis omnibus exactè & ad amussim acta & actitata sint omnia Quisquis superiores possibiles defectus ad calculos revocaverit, serviet eos, opinor, numerum octingenarium excedere : quorum vel uno posito, cultus Missaticus totus erit idololatricus. Addo, ex his præmissis necessariò consequi, fluxam esse & lubricam, vagam & fallacem de sua Adoratione Romanæ Ecclesiæ fidem. Hactenus de Missæ Adoratione in Romana Ecclesia quatenus materialiter idololatrica effe possit.

### CAP. VI.

## De formali Idololatria in Missa Romana.

## Status Quæstionis.

SECT. I.

Um videant Pontificii in causa hac misera & penitus deplorata se in tantas conjici angustias ut aut eam planè deserere aut novo aliquo commento defendere necessariò cogantur, abjecto omni Patrum \* antiquorum patrocinio, ad folam (dicendum est enim) extremam impudentiam, tanquam ad afylum, convolant. Cardinalis etenim profitetur 1.ª Ubi deest vera consecratio, nullum effe perispondeo, Si. culum idololatrie in eo qui simpliciter & bona fide Sacramen-

\* De quo mfrá. a Bellaim.l. 4.De Euch. 6.30. S.Retum adorat. quod est, mendicorum more, petere principium. Nam inter penè infinitos modos possibiles impediendi Christi præsentiam (quos ipsi sunt confessi) quis adeò excors est ut præsentiam eam ex certitudine sidei se verè credere apud se statuat ? Sed de Pontificiorum officiis & pretextibus ad turpitudinem defensionis suæ obtegendam videbimus.

Primus prætextus est Bona intentio adorantis; ut modò Bellarminus. Alia offufia est Moralis certitudo; quam Salmeron Jesuita exemplo illustrat. de quo infrá. Tertium prætextum refert Jesuita Azorius, qui est ex supposita b hac b Azori conditione Si perfecta sunt ea omnia qua necessario requirun- Inst Moral. tur ad confecrationem : ex qua consequitur Christi prasentis. Decimo. Quam conditionem Bonaventura & alii tacitam effe volunt ; Aquinas cum fuis, tantum in habitu ; alii, in cogitatione actuali positam. Sicille.

En igitur tria Pontificiorum latibula, Bona intentio, Moralis certitudo, & Habitualis conditio, in quibus materialis fuæ idololatriæ turpitudinem fædissimam abscondere se posse sperant, Verum horum omnium way nihil esse aliud quam cementum malè temperatum, quo artifices isti Christianorum animas oblinere conantur, nunc ex ipsorum principi is, post ex Patrum antiquorum sana sanctaque professione evincere fatagimus. Primo in loco prætextum primum examinabimus.

Contra primum lenocivium quo obducunt Pontificii Formalem fuam Idololatriam in Miffa; qua est

Rona intentio.

SECT. II.

Ex iis qui Thaidem illam deperierunt, prodit CardinaLis, Di deeft vera confecratio, inquit, nullum est periculumidololatria in es qui simpliciter & bond fide Sacramentum 6.30.

adorat. adoratio enimex intentione potisimum pendet. Quare sicut is qui panem non consecratum injurià afficeret, putans consecratum effe, gravissime peccaret in Christum, fic etiam contra, qui panem eundem adorat, quod certo credat non effe pa-nem sed Christum, is proprie & formaliter Christum adorat non panem. Sic ille. Hujus assertionis insignem falsitatem Cardinalis ipse ignorare non poterat, cujus pectus, modò in vivis fuiffet, pultandum effet, ut apud se recognoscat se alibi argumenti hujus consequentiam sua ipsius ingenua confessione jugulaffe: d Quia mala intentio, inquit, vitiat opus alioqui bonum, perperam adversarius colligit, opera mala ex intentione bona justificari. Nam opus bonum nascitur ex integra causa, malum autem ex quovis defectu oriri potest. Sic ille. Etiamsi igitur peccet qui panem quem putat esse consecratum injuria afficeret intentione mala; non sequitur tamen eum non peccare qui bonâ intentione panem quem putat consecratum esse, Divino honore prosequitur : quia ea intentio Divinæ adorationis integra non est quæ non fidei divinæ & infallibili innititur, ut ex Pontificiorum confessione mox probabitur. Rogarem interea, quotufquifq; eorum fit, qui non satis norit ex scriptis, quâ sacris quâque ecclesiasticis, tum deniq; ex praxi communi, Bonam intentionem superstitionis omnis scaturiginem fuisse.

d Bellar.l.2. De amiff. grat.c.4.\$. Primum enim.

> Non obstante secundo pratextu Pontificiorum, moralis Certitudinis, cultum Missaticum esse omnino idololatricum.

### SECT. III.

\*Suarez, tom.3.qu. 79. art.8. disp.65.\$.2

Ausam suam exordiatur Jesuita Suarezius, e Sicontingat, inquit, quando aliquis prudenter & absolute adorat hostiam, reveranon esse consecratam, ---ille actus est moraliter bonus & honestus, quia procedit ex motivo honesto & per prudentiam regulatur, ut suppono : unde sit, esse latriam & actum religionis; quia non est alia virtus ad quam pertineat, & quia prosici-

ciscitur ex motivo & honestate religionis, atque eadem ratione ele potest à virtute infusa. --- Sicut quando quis dat eleemosynam homini petenti nomine Christi, ex misericordia infusaoperatur, fi prudenter existimas illum effe pauperem, quamvis (peculative decipi continga. Sic ille. Quibus verbis exigit ille à Dei eleemofynario, ut prudenter illi constet pauperem eum esse cui eleemosynam erogat. Cæterum Salmeroni Jesuitæ lubitum est novo exemplo, veluti habitu elegantiore, pellicem hanc veftire; f Si facerdos verba confecra- salmer. tionis omittat, inquit, non est artolatria. Nam ut nihil obfuit tom.g.traft Facob, cum Laban fibi ignoranti pro Rachelin concubita fubstituerit Liam, quiabona fide se cum propria uxore dormire putabat; ità non est artolatra, qui adorat Christum in pane non consecrato, quem bona fide putat consecratum. Sicille.

Sed iftæ comparationes ineptiores an improbiores fuerint, difficile est dicere: Quarum prior instituitur inter actum primæ tabulæ, qui ad immediatum Dei cultum pertinet, quémque Deus exigit ut præstemus in spiritu & veritate, (ità ut in eo error omnis de persona que colitur, lesionem Majestatis supremæ necessariò inferat) & inter actum fecundæ tabulæ, nec tamen immediate fed tantum reductivè adream spectanteni, nimirum collationem eleemosynæ in pauperem: de qua Apostolus, Charitas non est suspiciosa, 1. Cor. 13. unde discimus, actum eleemosynarium, quoad hic & nunc, & respectu hujus vel illius, non esse absolute justitiæ sed potiùs misericordiæ opus; nisi quis in summa necessitate positus non tam examen conditionis quam prafens subsidium postulet. in quo largitor non solum absque peccato, sed etiam cum sua magna laude decipi potest. Minimè igitur debuit Adversarius in re tam seria sacráq; tam insuls è ludere.

Secundus Adversarius, perinde ac si contendisser socium fuum ineptiendo superare, actum adorandi panem loco Christi comparat cum concubitu Jacobi cum Lea. quæ est collatio

collatio bis improba. I. Polygamia erat apud Deum difpensabilis, propterea quod non est in numero corum actus qui prohibebantur à Des quia in se mali erant , sed corum qui mali erant quia prohibiti: ità ut Jacobo liceret (Deo dispenfante) utrâque forore frui: At cultus Divinus in creaturam collatus est absolute indispensabilis apud Deum; quia unum est ex intrinsece malis : quale est mendacium; cum quo dispensare impossibile est veraci Deo, qui (que est ejus omnipotentia) non magis mentiri quam mori potest. II. Sed fac Jacobum per concubitum cum Lea stupro fœdissimo se polluisse; quæro primum, Utrum, si vir undique sanctissimus doli mali vel levissimam suspicionem subolfecisset, tam nequiter rurfus eludi se pateretur: dein quæro, Postquam se semel doctis dolis ludificatum atque deceptum noverat, num secundò, tertiove fortuitò & conjecturaliter, modò illa meretrix fuisset, meretrici adhæreret, ejúsque indulgeret amplexibus. Absit ut hoc de tanto Patriarcha quis cogitet. Et tamen, Pontificii, in cultu Miffatico, propter circiter mille seu (ut Suarez) pene infinites defeaus, luscosa & lippa, imò planè cæca, illa Lea vestra (nimirum ipfiffima idololatria)constuprari animas vestras finitis. At nobis nescientibus (inquitis) hoc fit. Esto; attamen, inquam ego, vobis volentibus hoc evenit, quatenus conje-Aurali incertitudine innitimini. Sed de hac Lea, vel potius Thaide vestra, infrà pleniús.

Non obstante pratextu tertio, Habitualis conditionis, idololatricum cultum formaliter à Pontificiis in Missa perpetrari.

SECT. IV.

adoraturus: alios, qui tantum conditionem habitualem & virtualem admiferunt, ut Thomam, nempe, ut is qui Eucharistiam colit, ità fit animo affectus, ut adorare Eucharistiam nollet nisi supposità Christi præsentià. Proh hominum stuporem ! Quomodo in mentes Christianorum veniret unquam concipere & imaginari Filium Dei, qui sape severéque Christianum quemvis monuit Abstinendum esse ab omni idololatria, facramentum (teftamenti fui figillum) tale inftituisse, quo propter pene infinitos defectus cultores ejus necessariò decipiantur, adeò ut panem invocent Divinoque cultu profequantur loco ipfius Filii Dei ctiam ufquè ed ut nescientes materiali idololatria obnoxii fiant, magis quam in communi vita quifquam materiali adulterio, materiali homicidio, aut sceleri euiquam materiali esse potest? ged, out mis marias.

## CAP. VII.

Prætextus tres superius positos esse totidem lenocinia formalis Idololatria, ceu spiritualis adulterii, argumentiinecessarus evincitur.

Rimum Argumentum sumitur à formali ratione Divinæ adorationis. Testatur de seipso Deus dicens, Exod. 20. 5. Ego fum Deus tuns zelotes. Quid hoc ? Abulensis vester explicabit; h Id est, inquit, notens habere h Abulens. confortium in amato ut qui uxores amore fibi folis conjungi vo- in loc. lunt, & frintellexerint uxorem amantem alium, graviter dolent. Sic ille. Et revera vir zelotypus ità erga uxorem est affectus ut alterius cujufquam cum ea amatoris dictum, nutum, nictumve nullum ferat. An igitur ea casta Christi Sponsa haberi potest quæ sub specie aut moralis certitudinis

aut bona intentionis aut denique conditionis habitualis frusto

panis se prostituat ?

II. Argum. Quia tenetur quilibet adorans infallibili fide credere eum esse revera Deum quem ut Deum adorat: Heb. 1 1.6. Qui accedit ad Deum, credere oportet Deum effe. Ubi etiam Apostolus definit fidem esse hypostasin rerum non vifarum. in quæ verba Ribera Jesuita, Graci, inquit, optime interpretantur Hypostafin per Substantiam : quia fides efficit ut ea qua credit non minus certa babeantur quam fi fubfifterent. Sic ille. Eadem etiam fides in Divina invocatione requiritor, Rom. 10. Quomodo invocabunt in quem non crediderunt? Atqui invocationis vestræ Missaticæ forma hujusmodieft, Agnus Dei, miserere nobis. At verò in tam immensa copia defectuum (ut est in confesso) quibus incertitudo præsentie Christi (ut ità dicam) palpabilis efficitur. ità ut opus sit conditionem hanc, Si Christus adest, saltem virtualiter in animo habere, non hæc forma Hypostasis, sed misera & vacillans Hypothesis est, qua nihil certi ponitis, fed tantum ancipites supponitis illud Christum esse quod adoratis. Non potest igitur hic cultus non Idololatricus cenferi.

III. Argum. Quia fumma est impietas adorare id per quod non licet adoranti jurare idem Divino honore dignum effe. Jerem. 4. Deus per Prophetam, Adorabis, inquit, (Grace, samwiss) me, or per meum nomen jurabis. En vocem Latriam! forma hujus juramenti apud Judzos erat, Febova vivit. Quid multa! Legitimum juramentum fummam Christianæ professionis de Deo in se complectitur: hậc enim Dei Opt. Max. in gubernando majestatem, in exfistendo omnipræsentiam, in cognoscendo omniscientiam, in operando omnipotentiam, in vindicando justitiam, in remunerando munificentiam ac bonitarem infinitam agnoscimus & profitemur. Ex his sic argumentari licet: Idololatria estalicui rei latriam exhibere, ut Deo, quod non ausis

Riber, in

jurare esse Deum, cui superiora attributa propriè debentur: At nullus est omnium Pontificiorum Sacrificulorum, qui peractà consecratione jurare ausit, illud quod in Eucharistia adorat esse Christum Filium Dei, adeóque verè Deum, cui singula hæc attributa Divina propriè deferri debentur: Ergò cultus ejus est planè & formaliter idololatricus, morali Certitudine, bonà Intentione, Conditione habituali

qualicunque non obstante.

IV. Argum. ab exemplis. Primum exemplum esto Sauli. Furiose laniabat ille gregem Christi usque ad mortem, Act. 22. an verò ex præfracta animi obstinatione : nequaquam; quia ex ignorantia, 1. Tim.1.13. Parum hoc eft. ctiam ex bona conscientia, Act.23.1. Parum hoc quoque. denique, ex zelverga Deum, Phil. 3.6. Atque præterea de huiusmodi sanguisugis Christus ipse testatus est, dicens, Qui trucidabit vos, existimabit se obsequium Deo facere, Joh. 16. Ità ut nihil desiderari possit in illa Saulina persecutione quod vel ad moralem certitudivem vel ad bonam intentionem pertineat. Postremò, ad habitualem seu virtualem conditionem quod attinet, de hac etiam ejusdem Sauli clamor, quo lugubre illud cordolium expressit, satisfacere cuiquam poteft : Indignus ego, inquit, qui Apostolus nominer, quia persecutus fum Ecclesiam Dei, 1. Cor. 15. Certum est igitur, eum facinus illud, si præscivisset, perpetrare omnino noluisse, quod cum sciverit se admissse, tanto cum animi cruciatu factum deploravit. Quapropter non meliore jure Pontificii idololatriam suam quam crudelem istam membrorum Christi lanienam excusare possunt.

Secundum exemplum præbet nobis horrenda Judæorum immanitas in Capite nostro Christo trucidando. Rei enim sunt sacti læsæ supremæ Majestatis; sicut scriptum est, Principem vita trucidassi, A&.3.15. Sed quo animo scelus tam exsecrabile in se admiserunt? an malitioso? attendite. Scio vos exignorantia id secisse, ait Apostolus, vers. 17. Imò quid si ex bona conscientia insuper? animadvertite quid de

illis S. Paulus; Testimenium exhibeo, inquit, proillis, zelum Dei habere illes, sed non secundum scientiam, Rom. 10. Ergò nec Intentio bona nec boni facti Certitudo probabilis & consecturalis illis defuit. Restat ut de habituali Conditione quid existimandum sit, expediamus; viz. Noluisse eos tam immane facinus patrare, nisi illud Deo gratissimum obsequium suisse animo concepissent, de quo rursus apposite admodum Apostolus, si scivissent, Dominum gloria non erucississent, 1. Cor. 2. 8. Ideireo (ut concludamus tandem) constat planissime, tam formalem esse in Eucharistia adoranda idololatriam Romanam, quàm in Judæis reatus crucissionis & mortis Christi formalis esse potuit.

Tertium exemplum erit Regis Ethnici. Historiam Belis in vestris Bibliis consulite, & reperietis Ethnicorum quoque ipforum idololatriam eadem lance cum vestra effe penfitandam. Nam ibi Rex Babel idolum fuum Bel divino honore veneratus est, à magis suis & facerdotibus adductus ad fummam perfuafionem deitatis ipfius; donec miro Danielis artificio fraude corum parefactà, statimidolum illud aliis demoliendum & in pulverem conterendum tradidit. Quam dextre exemplum hoc instituto nostro inferviar, res ipfa loquetur. Primo enim hoc idolum revera vivere, & pro Deo habendum effe, Regi Babel erat persuafissimum. Secundò, Intentio nulla sanctior esse potest quâm quâ studuit ille verum Deum colere. Tertio, Habitualem conditionem quod attinet, nemo dubitabit Regem eum cultum Belis odio habiturum antea fuisse, modò falsitatemejus præcognitam habuisset; quam statim ac deprehendisset, ipse detestatus est, & omnium ludibrio exposuit. Concludo: Vestra igitur Missatica adoratio (nec enim ullus vester prætextus obstare potest ) formaliter idololatrica est, nisi in exemplis allatis, Saulis nefariam & formalem persecutionem, Judworum formalem & nefandam trucidationem Filii Dei, Regis denique Ethnici idololatriam formalem exculare velitis.

### CAP. VIII.

Formalis idololatria Missatica, non obstante ullo prætextu allegato, probatur rationibus ex Pontificiorum confessionibus desumtis.

1. Ratio, ex confessa definitione Idololatria.

SECT. I.

Gitè, viri Pontificii, docete nos que sit vera & formalis ratio falsi & idololatrici cultus, quomodo vera adoratio in adulterinam degeneret, quémque vos honorem Eucharistia exhibendum profiteamini. \* Ho- "Valent I. nor, inquitis, of testimoneum excellentia ullius, quod contine- 2. De Idotur verbo vel facto. Item, Honor Divinus est quicquid verborum aut officierum omnino accommedatum est ad gignendam existimationem bujusmodi que in Divinam majestatem proprie conveniat : five opus tale fit ful matura, ut ex matura inmine quis judicet folum Deum tali bonore dignum; ut eft facrificium : five alioqui indifferens, modo qui honorat intendat talem ex eo existimationem excitare qua in Divinam majestatem conveniat. Sic Valentianus Jesuita. quo nihil dici potest accuratius & Theologo dignius. Idololatria quid eft ? b Eft Divini cultus, inquit Toletus, ergafalfum Deum b Tolet. Inexhibitio. Colere enim pro Deo eum qui non eft Deus, aut ip. fit mor.l.4. fum laudando, aut ei alique mode prosternende, idelolatria est. igitur. Rurfus; Idololatria (que eft falfa adoratio ) non eft nifi error in intellectu, quo dignum honore judicamus Deum falsum, cui idololatra se prosternit. Hæc Toletus Jesuita : quibus Christianus nemo refragabitur. Ut igitur in Ethnicis idololatria Bb 4

· Missal, Rom. latria erat adorare Deum in creaturis; ità non potest Christianus ab eodem crimine immunis esse qui corpus Christi in pane adorat, cui non est hypostaticè unitum. Hanc ipsorum Pontificiorum doctrinam, veluti nostram propositionem indubitatam, præmisimus. Jam verò (quæ est nostra assumtio) Cultum qui exhibetur Eucharistiæ à Pontificiis, cum corum Idololatriæ definitione quadrare omnino, Ecclesiæ Romanæ praxis demonstrabit. Hanc Missale Romanum observandum præscripsit; e Prolatis verbis consecrationis Sacerdos statim hostiam consecratam genu flexo adorat, furgit, ostenditque populo; super altare iterum adorat. - Similiter prolatis verbis consecrationis super calicem, genu flexo adorat, surgit, oftendit populo, & iterum adorat. Postquam cooperuit calicem, genu flectit, surgit, & inclinatus facramento, & junctis manibus ter pectus percutiens, dicit, Agnus De I, QUI TOLLIS PECCATA MUNDI, MISERERE NOBIS. Deinde junctis manibus super altare positis inclinat, & dicit, DOMINE JESU CHRISTE, EUCHARISTIAM TUAM PATE-FACERE DIGNERIS. Sic illic. Et deinceps precationes alias sequentes Sacramento, ut Personæ Christi corporaliter præsenti, dictas esse Pontificii ultro fatentur. imò & de eodem cultu non mediocriter gloriantur; d Nos in visibili Sacramento, inquit Espencæus, invisibile corpus Christi invocamus, & quasi per divinum quoddam alloquium rogamus. Sic ille. Tota igitur Divina illa adoratio, quæ est Christo propria, Eucharistiæ defertur, in qua, propter penè innumerabiles defectus, idololatria non potest non semper possibilis vobis videri, & interdum etiam necessariò accidere. Unde clarè demonstratur idololatrie vestræ formalitas, quam nè ignorantia prætextus ullus excuset, impedit vestra Idololatriæ definitio, quam dicitis effe errorem in intellectu : error autem omnis cæcus est, & cos cæcos reddit quos complexus eft.

S. De Ado-

### II. Rațio, de coadoratione panis cum Christo.

#### SECT. II.

7 Erè & Catholice admodum Cardinalis vester, "Idolo- Bellar. Do latria non folum eft cum adoratur idolum relicto Deo, fed S. Dicet. etiam cum adoratur idolum simul cum Deo. Exod. 20. DEOs AUREOS ET DEOS ARGENTEOS NON FACIETIS MECUM. Quid si igitur vobis adorantibus panis adhuc remanet : Ad hoc Cardinalis; Panis substantiam abeffe post conservationem Bellarm. L. probatur : Nam si una cum corpore Domini substantia panis sub sifdem accidentibus contineretur, periculum effet ne simpliciores cunda raadorarent pane. aut, ut Cardinalis alius, Ecclesia tunc in summe tio. effet periculo idololatria adorando panem. Sic illi. Quafi verò De Euch. c. animal ullum fit homine idololatra stupidius. De quo ge- 34.9.418. nere hominum alicubi Tullius, Arcem ex cloaca faciunt, & lapidem è sepulcro venerantur pro Deo. Quidni igitur Romanista alii idiota (quos vocatis) accidentibus panis opinionem Deitatis tribuant, aut certe quidem (absentia Christi supposità) nudo pani : Non hoc dissimulabunt Pontificii Doctores. Ipfi loquantur: 1. Caffander, h Manifestius eft, Confut are. inquit, quamut multis verbis explicari debeat, imaginum & 21.5. ult. simulacrorum cultum nimium invaluiffe, & affectioni feu potius superstitioni populi plus fatis indultum effe, ità ut ad fummam adorationem qua vel à paganis suis simulacris exhiberi consuevit, & adextremam vanitatem quam Ethnici in suis simulacris & imaginibus effingendis & adornandis admisferunt, nibil à nostris reliqui factum effe videatur. 2. Polydorus Virgili- virg. De us, 1 Sunt bene multi, inquit, qui imagines colunt non ut figna, Invent.1:6. fed magis iis fidunt quam Chrifto. 3. Gerson ; 1 - hinc fuperstitiones in populis qua religionem inficiunt Christianam, -- rum Indi--- dum imaginibus exhibent latria cultum. Sic illi. Hinc quam pronus & proclivis fit populus vester ad formalem Idolo- proble foir. latriam, quis non videt ?

3.De Euch. 6,22. S.Se-

c.13. ante Inquisitoces editor. Geison. De

III. Ratio,

394

## Part. II. Class. 6. Cap. 8. Sett. 3.

III. Ratio, ex Confessione absolut a necessitatis fidei infallibilis non errandi in omni Divina adoratione.

#### SECT. III.

Atharinus Complæ Archiepiscopus, ut probet necesfirstem infallibilitatis in Sanctis canonizandis (quoniam fi Ecclesia in hoc officio errare posset, esset error in fide; quia credere vivum effe membrum Christi quod est putridum, fidem ladit) adducit necessitatem absolutæ certitudinis in cultu Eucharistiæ: & post multam agitationem exigit à lectoribus attentionem. quam nos libentissimè adhibemus. Audi, inquit, in bostia confecrata adoratur Christus ut Deus, non simpliciter, fed ut exsistens sub his speciebus. Cum igitur ibi non ex liftit Chriftus, fed creatura pro Chrifto invenitur, cui exhibetur latria, idololatria eft. Sic ille. & hanc æquat cum De venerat. idololatria Ethnicorum (de qua \*infrà) quæ non potuit non

prorfusesse formalis.

m Salmer. tom.13.in Epift. Paul. difp.2.p. 187.

1 Cathar.

dog mat a

Cajet. tit.

p.132.0

134. \* 5. feq.

Annot. advers. nova

Salmeronem Jesuitam, qui unus erat ex decem primis Societatis Jesuiticæ Patribus, audire cupimus: nam cum in maximo honore fuerit apud fuos, quantum caufæ noftræ faveat, opera erit pretium dignoscere. Ille breviter atque rotunde concedit, " Si Sacramenterum perfectio non eft fine privata Ministriintentione, de qua merito dubitare possum, liberum erit de omnibus qui baptizantur, vel absolvuntur, vel qui Euchariftiam fanttam adorant & percipinnt, dubitare an fint vere baptizati, & an vere abfoluti, & an rite confecratam bostiam & debito adorationis cultu venerentur. & dubium illud vocat, eni subesse potest falsum. Quam igitur demum fi-"Ibid p. 183 dem requirit ? " Gum Chrifins, inquit, vel Apoftolus, vel ad bona opera edenda exhortantur, vel ad Sacramentadigne fuscipienda, vel ad preces coram Deo fundendas, vel ad ictus ad versa fortune fortiter sustinendos, semper fidem nobis ante oculos ponunt, ut illa inftructi ad talia munera prastanda accingamur, non autem proponunt aut fidem humanam, ant opinionem vehemen-

hementem, sed catholicam as divinan. Sic ille. Que una confessione stante, conclamatum esse in hac causa necesse eft. Ecclefia etenim Romana (ut copiose oftendimus) in Missali suo docuit, sex esse casus possibiles ex parte materia, ut falfum fubfit adorationi Miffatica, totidem ex parte pronunciationis, tres ex defedu debitæ intentionis, ut alios taceam, quos Suarez dixit posse esse ferè infinitos. Quapropter tantum abest ut eam quam Salmeron exigit fidem divinam vendicetis, ut ne humanam quidem, propter vestram certifsimam incertitudinem, vendicare possitis.

IV. Ratio, ex formali ratione idololatria Ethnicorum.

SECT. IV.

A Tovebantur Ethnici, inquit Cardinalis, ad eredendum . Bellav. De Midola effe Dess : Primo, quiaid eis dicebatur à Pontifi- Imag Sanct cibus suis ; Secundo, quia videbant totum fere mundum id cre- Quartum dere; Tertio, quia diaboli opera interdum idola mo vebantur, o mendacium. loquebantur, & futura pradicebant, --- Quarto, quia erant forma bumana pradita, &c. Hæc ille. Date jam nobis veniam, quæsumus, horum idololatriam, omnium confessione formalissimè idololatricam, cum Missatlea vestra conferre, ut exploremus ecquam vos excufatione animis vestris concipiatis quam Ethnici pariter non potuerint obtendere. Num bonam intentionem : at hac illis non defuit : nam cupiebant Deos, opinione fua veros, colere. An moralem certitudinem ? at credebant, inquit Cardinalis, plas quam humanis rationibus se ad id adductos. Nunquid denique habitualem conditionem: at ex lumine natura eo babitu virtuali imbuti erant, ut nemini nisi (saltem opinione sua) soli Deo divinum cultum offerrent. Concludemus ex ingenua difertaque confessione Episcopi vestri Catharini : P In hostia confecra- P Cathar. ta, inquit, adoratur Christus ut Dens, non simpliciter, sedut Annot. adv. exfiftens fub his feciebus. Cum igitur ibi non exfiftit Christus, jet p. 134.

sed creatura pro Christo in venitur, cui exhibetur lattia, idololatriaeft. Idololatra enim erant hac ratione, qui calum putà aut aliquid aliud adorabant, putantes se ibi adorare Deum quem Animam mundi dicebant, juxta Varronis theologiam. Non igitur excusantur ab idololatria, quod arbitrarentur se unum Deum colere, ficut verè erat unus Deus, fed quod illum ibi adorabant ubi non erat eo modo quo effe existimabant. Hæc ille; nec ille folus, sed & quos sibi ¿ adsciscit, Scholastici alii. Ex his præmissis quis tam infans est ( modò Dialecti; cam extremis, ut dicitur, labiis gustaverit) qui non ediscat in hunc modum argumentari ? Quisquis adorat hostiam Missaticam ut Christum, cum Christus in ea non est, haud minus formaliter idololatra est quam Ethnicus quivis qui quod non est Deus ut Deum adorat: At Ethnici, adorantes quid ut Deum quod Deus nonest, sunt absolute & formaliter idololatræ: Ergò haud minus formaliter idololatræ funt Pontificii, qui adorant hostiam suam ut Deum. Majorem Archiepiscopus vester diserte posuit: Minorem religio Christiana profitetur: Conclusionis illationem nemo fanus negabit.

V. Ratio ; Quia Miffaticus cultus videtur effe aliqua ex parte Ethnica idololatria deterior.

### SECT. V.

9Coffer.Enmó.

TUc spectat Costeri Jesuitæ jampridem cum privilegio promulgata libera sanè & ingenua confessio; 4 Si Chricovid De Saer. Euch. Stus, inquit, non est in hoc Sacramento, sed panis tantum, tolec.8.5.Deci- rabilior est corum error qui pro Deo colunt statuam auream, aut alterius materia imaginem, quomodo Gentiles deos suos venerabantur, vel pannum rubrum in hastam elevatam, quod narratur de Lappis, vel viva animalia,ut quondam Ægyptii, quam cori qui frustum panis. Sic ille. Que est apertissima confessio de formali idololatria in Missa, modò panis loco Christi Divino

Divino cultu adoretur; quod ferè modis infinitis accidere posse Jesuita \* Suarezius pari libertate confessus est. Cau. \* suprà, e. sa jam postulat, ut aliquid de Rachele & Lea addamus; sed 5. 5.6. hoc infrà abundè præstabimus.

### CAP. IX.

## De Patrum antiquorum judicio, quatenus spe-Hat ad adorationem Missaticam.

Argumentum I. Antiquitas cam non approbabat unquam.

### SECT. I.

On est exspectandum ut antiquorum Patrum aliqua expressa suffragia proferamus, quibus Romanæ Ecclesiæ idololatria Missatica condemnetur, quæ multis seculis post infeliciter nata est. Idcirco satis hoc nostro munere persuncti esse videbimur, si ex Catholicæ Antiquitatis dictorum sactorumque necessariis consequentiis Missaticæ idololatriæ fundamenta, vel potiùs sigmenta, subvertamus penitus. Jam argumentabimur.

Si primitiva atatis Patres Patrum Tridentinorum fide fuissent imbuti, tum pariter illi definire debuissent, Latriam seu Divinum cultum esse Sacramento tribuendum: Sed Adversarii nunquam hactenus ex aliquo antiquo Patre testimonium liquidum objecerunt, quo vel ex Gracis apostumon rei origi issar, vel ex Latinis adorationem Divinam aut Deo propriam Eucharistiae Sacramento deserendam esse docuerint, nè quidem ex Liturgiis iis quibus summam antiquitatem tribuunt. Unde constat quantum Romana hodierna à primava Catholica Ecclesia degeneraverit.

Part. II. Class. 6. Cap. 9. Sed.2,3.

Argumentum II. Antiquitas idololatriam Materialem nullam non formalem effe judicavit.

### SECT. II.

A Dverfarii, quoties eò redacti funt angustiarum ut fateri cogantur modis penè infinitis accidere posse ut in Misfa Sacerdos populúsque panem Divino cultu adorent loco Christi, per hanc rimam elabi conantur; viz. Hanc materialem & non formalem idololatriam effe. De cujus distinctionis improbitate futilitatéque suprà fuse satis diximus. Impræsentiarum hic rursus ad Antiquitatem provocamus, & ab Adversariis efflagitamus ut ex tota Antiquitate doceant, idololatriam ullam fuisse materialem quam Patres non verè formalem esse judicaverint. Quid illi dixerint compertum habemus. Augustinus, Scian, inquit ad Maximum scribens, à Christianis Catholicis nibil ut numen ador ari quod sit factum & conditum à Dea. Et rurfus; b Times terram adorare, ne me damnet qui fecit calum & terram. Similiter & Nazianzenus: "Es utiquan sassiu, in as Apistaris irquel quas, Si creamram adoro, non possum nominari Christianus. Imd hanc fuisse Patrum omnium quasi vernaculam, Adversarii minime ignorant.

· August. tom. 2. Epist 44 ad Maxim.in fine. b Idem.tom. S. in Pfal. 98. Nazianz. Orat. 3.

398

Argumentum III. Pratextus illi tres quibus Pontificis idololatriam suam, quasi fuco, illiment, à Patribus rejiciuntur.

### SECT. III.

TIc rurfus Adversarios nostros compellamus, oramuso; Conscientiz suz oftium ut pulsent, & quia ex multifaria fua veterum Patrum lectione nè unam quidem fyllabam proferre possunt, vel de morali certitudine, vel de bona intentione, vel de habituali conditione, (que funttres ille larve quas Pontificii in defensionem idololatrie suz materialis induerunt) indè fibi persuadeant, nemini SS. Patrum in

men-

mentem venisse unquam de materiali idololatria ulla quæ eadem non effet etiam formalis.

Argumentum IV. ex SS. Patrum ratiocinatione adversus Hareticos priscos, & Ethnicos.

### SECT. IV.

DRimo, Athanasius disputat adversus Arianos in hæc ver-I ba, d Cur Scripturas proferunt Ariani, qui creatum profe- d Athan. runt Verbum, & ut Ethnici folent, ti xtiou mugi rir urburm Geby cont Arian. Agreciorres; id cft, adorantes creaturam, omifo Creatore? Sic 186. ille: Qui in tota illa disceptatione probat Jesum Dei Filium esse omnino Deum: & quamvis eum Ariani colerent ut Deum, quia tamen creatum esse docuerunt, id est (ex opinionis eorum consequentia) non Deum, ideo cos idololatris Ethnicis affimilat, adorantibus creaturam vice Creatoris. Quæ Catholiciffimi Patris refutatio claudicaret prorfus, fi \* Bellarminiana intentio mentis bona Arianos ab ido- \* Supra,e.

lolatriz crimine liberare potuisset.

2. Hanc Athanafii fidem Gregorius Nyssenus amplectitur & eximiè laudat in Placilla egregià fœminà: Cujus laudes in funebri oratione cum multis extuliflet, ad extremum quasi cateris elogiis colophonem attexens, e Uno ad- Greg. dito, inquit, finem imponam; Simulacrorum odium commune Noffan funeft omnium qui fidei participes funt ; fed ejus pracipuum, quod Arianorum infidelitatem aque ac simulacrorum cultum abominabatur : Nam eos qui divinum numen in creatura effe existimarent, nihilo minora colere putabat quam eos qui ex materia simulacra efficiunt. Ac rette & piè ttà Placilla judica-में बीरिया कार्द्रायमाँ , को देन के कियान के प्रशास करता करता, संकिश्वानिक देते, Xpist brouge to sidulay Siguros, Nam qui creaturam adorat, etiamfi Christi nomine id faciat, idololatra est, Christi nomen simulacro imponens. Hæc testimonja causæ jugulum petunt: do-

cent

cent enim, revera nullum omnino prætextum cultores à crimine idololatriæ liberare, qui id quod non est Christus Christi nomine adorant.

f Aug.l. 20.
cont. Fauft.
c.13. Hunc
locum object Heskinfus in Parlamento fuo
c.45.

3. Augustinus, contra Faustum, f Quomodo ergo, inquit, comparans panem & calicem nostrum, & parem religionem dicis, errorem longe à veritate discretum, pejus desipiens quam nonnulli qui nos propter panem & calicem Cererem & Liberum colere existimant ? Quod ideo commemorandum putavi, ut advertatis ex qua vanitate veniat etiam illud vestrum, quod propter Sabbatum Saturno dicatos fuisse patres nostros putatis. Sicut enim à Cerere & Baccho Paganorum Diu longe absumus, quamvis panis & calicis Sacramentum, quod ità laudastis ut in eo nobis pares effe volueritis, nostro ritu amplectamur; ità patres nostri longe fuerunt à Saturniacis catenis, quamvis pro tempore prophetia Sabbati vacationem observaverint. Ità Pater inclytissimus. Sic itaque debent Christiani calumnias depellere, ut Christianam veritatem non prodant. Cum igitur Augustinus tantum neget Christianos Cererem & Bacchum adorare, nec tamen affirmet eos adorare corpus & fanguinem Christi, sed tantum panis & calicis Sacramentum suo ritu amplecti, duplicem veritatem edocet : 1. Rem quam in Eucharistia tractant Christiani, non esse Christum ipsum, sed revera panem; 2. Eundem panem ritu Sacramentali amplectendum esse, non cultu Divino adorandum. Ab Episcopi Hipponensis latere ægrè discedo: Alterum igitur ejus testimonium in medium proferam ; & Sicuti est Baptifmi Sacramentum, inquit, & celebratio corporis & fanguinis Domini. Qua unusquisque cum percipit, quò referantur imbutus agnoscit, ut ea non carnali servitute sed spirituali potius libertate veneretur. Ut autem literam sequi & signa pro rebus qua his fignificantur accipere servilis infirmitatis est, ità inutiliter signa interpretari male vagantis erroris est. Sic sanctus ille Pater. qui, quantum ad Sacramentorum ipsorum venerationem attinet, parem rationem statuit esse inter Eucha-

Aug.1.3. De doctr. Christ.c.9. Argumentum V. ex primitiva Ecclesia praxi triplici.

SECT. V.

IN Ecclesia primitiva, quâ Græca quâve Latina, ab Apostolicis usque temporibus per multorum seculorum circuitum, mos obtinuit, ut qui non parati erant ad sumendam
Eucharistiam foràs excluderentur, ut \* suprà prolixè probavimus: Postea verò in Ecclesia Romana invaluit mos,
seu tyrannis potiùs, cogendi homines ad Missam divinæ adorationis causa; in quem sinem sonitu campanæ invitatur
plebs ad hostiam adorandam. Aut igitur impiè secit Ecclesia primitiva adstantes excludendo à veneratione Eucharistiæ, aut hodierna Romana ad eam homines cogendo.
quanquam hujus novitatis impietatem \* suprà ex Patribus \* 1bid.
deteximus.

2. Hoc fuit quorundam Pontificiorum enthymema; Elevatam olim Eucharistiam, ergò & adoratam fuisse. Nos autem regerimus cum Tertulliano, Quod prius est, prascribit posteriori: At\* suprà in confesso habuimus, Elevationem \* class. hostie primitus in usu non fuisse: Ergò hæc nota esse debet 6.1.5.2.

nullius adorationis ejus.

3. Solennem alterum ritum Ecclesiæ Catholicæ suprà

\*produximus, acclamandi scil. còm celebratur Eucharistia, \*perci.
Græcè, "AND TA'C KAPAI'AC, Latinè, Sur sum cor pa. quibus verbis (ut Patres interpretati sunt) communicantes
movebantur mentes suas à contemplatione illius quod oculis observabatur ad thronum celestem attollere, quod Adorationi Pontificiæ plurimòm adversatur. Pro assertione
hac citavimus Concilium Nicenum, Origenem, Cyrillum
Hierosolymitanum, Chrysostomum, Oecumenium, Hieronymum, & Augustinum.

Cc Args-

SECT. VI.

Bellar 1.2. De Euch. C.22.

REcte admodum Bellarminus; h Invocatio est species summa adorationis. recte, inquam: ergo ex humano genere folus Osdr Deums est summa adorationis specie compellandus & deprecandus. quam speciem adorationis Eucharistiæ deferre vos, Pontificii, religionis vestræ summam esse profitemini. Hic ejusdem Bellarmini judicium efflagitamus: 1 Invocatio ejufmodi ftultifsime & impie referretur ad Sacramentum, si folum effet panis triticeus, non autem panis caleftis, vivus, & divinus panis. - Existimandum est igitur in Sacramento vere Christum ipsum Deum & hominem contineri. Hæc ille. Quantum vos fidei Liturgiis nonnullis quæ antiquitatis faciem vel potiùs fucum habent præbeatis notius est quam ut probatione indigeat. Agedum verd, fint omnes (ut funt revera nonnullæ) perantiquæ : audio tamen à nostris negari, in Liturgiis vetustissimis Eucharistiam propositam suisse populo ut adoretur, quia nulla inibi Sacramenti invocatio commemoratur. Quod ut facile credam, facit non modò mea lectio earum, præsertim quæ vulgò in usu sunt, sed etiam Adversariorum nostrorum de omni hujusmodi invocatione altum filentium; præter-\* Cap.3.5.3 quam quod unicum illud, de quo \* fuprà, Dionysii testimonium quasi obtorto collo ad sensum suum attraxerunt. Nunc majoris confirmationis ergô confero me ad vestri Jodoci Coccii ingens volumen quod E Thefaurum indigitat: nec enim ignorabam eum habere aliàs quæ det, nec folere quenquam largiús. Illic quæro, nunquid testimonium pro Adoratione Eucharistiæex vetustis Liturgiis, præter id de quo dixi tortum & coactum Dionysii, adduxerit ? Verum ibi nè zo, nec uo quidem. quæ una ratio jure potest esse

hujus controversie decisio, ut Determinatio ultima \* de-

Bellar 1.2. De Euch. 6.3.

k Coccine. tom. 2.4.6. @rt.7.

\* Infra.

monstrabit.

# CAP. X.

## De ea quam Protestantes approbant Veneratione Eucharistia.

SECT. I.

Emo sanè dilucidiùs expeditius ve hac in parte satisfacere nobis potest quam is quem irreverentiæ maximè infimulare soletis, videlicet Calvinus. Est ubi is etiam Pontificios perstringit, quòd Sacramentum Eucharistiæ divinis honoribus afficiant; 1 Christo, inquiunt, hanc 1calvin.1.4. venerationem deferimus. Primam (si in Cana hoc fieret) dice- \$.37. rem adorationem eam demum effe legitimam qua non in signo residet, sed ad Christum in cale sedentem dirigitur. Rursus; Sive utilitas noftra fectatur, five dignitas & reverentia quam Sacramento deferri par eft. Item ; " Profani, quia facra com- " Idem, Demunionis pignus reverenter suscipere decebat, non mirum fi fenf. fantte corporis & Sanguinis Christi rei censeantur. Sic ille, often- verswelldens debitam præsertim interioris hominis reverentiam, phal p.39. quæ est, ut Valentianus Jesuita suprà exposuit, honorifica part.1. astimatio hujus Christi mysterii, quatenus est divinum Sacramentum & testamenti ac fœderis Christiani sigillum augustissimum. Gestum externum quod attinet, modò moderatus sit, Espencœus vester in se indifferentem esse docuit, nec Latriam ipsam in corporis aliqua habitudine aut gestu, sed in anime intentione consistere. Quamvis revera gestus omnino nullus damnandus sit quem exercuit Antiquitas, five in fumendo Sacramento corporis inclinatione five genuflexione utatur. Cavendum cantum est ne divinam nostram adorationem in ipso Sacramento terminemus, sed ut sanctos Dei Prophetas imitemur, qui cum in exfilio Deum templi precabantur, versus templum Jerufa-

Part. II. Class. 6. Cap. 10. Sect. 2.

lem facies dirigebant; quo ritu testari voluerunt, sese Deum eundem adorare cujus folennis cultus erat in templo illo celebratus: quemadmodum de Daniele & Davide Scriptura faera testatur, Dan. 6. 10. & Pfal. 57. Addo infuper illam Solomonis folennem precationem in dedicatione templi, 1. Reg. 8. Si populus tuus, o Deus, afflictabitur gladio, pefte, fame, &c. & tibi supplicaverit versus hune locum (quod fæpius inculcat) vide in calo, & remitte illis.

Provestantes liberos esse à perplexis quastionibus qua ex defe-Etibus illu supra objectis oriuntur, quibus Pontificiorum conscientia contorquentur.

### SECT. II.

Tiamfi materia Sacramentalis non usque adeò arrideat Epalato recipientium, etiamfi Sacerdotis præpedita, hæ. fitans aut præceps pronunciatio mutet fensum verborum consecrationis, neutiquam tamen celebratio Eucharistica nobis frustranea erit: Nam 1. in Elementa nimis intentos esse nos Antiquitas vetuit, modò retineant symbola propriam fuam fubstantiam ; 2. etfi Minister pronunciando erraverit, modò cœtus communicantium verum sensum apud fe foveat, non potest hoc fidelium cuiquam damno effe.

3. Jam ex defectu intentionis in Ministro quartio oritur "Bellar. lib. digniffima folutione. Cardinalis, " Nova barefis, inquit, no-De Sacram. fro tempore exortaeft, Non requiri intentionem in Ministro Sacramenti, sed Sacramentum omnino perfici si res & verba adfint, etiamfi Minister joco, aut irriforie, aut ficte & mendaciter actionem illam peragat. - Sententia Catholicorum eff. Requiri intentionem faciendi qued facit Ecclesia. Ità enim expresse habens Concilium Tridentinum, feff. 7. can. 11. 6 Concilium Florentinum in infruct. Armen. Verba Patrum

o Come. Trid. Tridentinorum hæc funt; o Si qui dixerit in minifiri, dum Sacramenta conficiunt & conferunt, nen requiri intentionem

Self.7.can.

Calsem

404

saltem faciendi quod facit Ecclesia, anathema sit. Sic illi. & Satis est , inquit Cardinalis , fi in generali intendat facere ? Bellar.ubi quod facit Ecclesia in genere, & non hag aut illa Ecclesia. Nec Supra. requiritur necessario actualis intentio, nec sufficit habitualis, sed virtualis requiritur & Sufficit --- nec sufficit intendere actum externum quem Ecclesia facit, quia bic simulate & per jocum fieri potest; sed facere idem opus facrum. Ultimo notandum est. in hac tota doctrina mirifice convenire Catholicos Doctores uno Catharino excepto. Sic ille, contráque hanc fententiam ex Protestantibus Adversarios allegat Lutherum, Calvinum, Kemnitium.

Ego adversûs Cardinalem advocatum accersam ejusdem Jesuiticæ Societatis Patrem, Alphonsum Salmeronem: De quo lesuita Possevinus elogium suum explicat, 90 nus è de- 9 Possevin. cem, inquit, quorum opera sub ductu B. Ignatii Lotola Societas tit. Alphons Jefu instituta est. --- varias pro fancta Apostolica sede provinci- Salmer. as obitt: atque in Synodo Tridentina à Pio IV. summo Pontifice missius Theologi officio functus fuit. Sic ille de Salmerone, qui nostram causam jamjam acturus hæc verba præmittir, Altera intentio privata est & particularis ipsius Ministri, in- 'Salmer. quit, qui aut nihil credit corum qua facit, aut deriforit facit, trad. in E. aut contrariam intentionem habet non conferendi Sacramentum pist. Pauli, aut ejus effectus, etiamsi Sacramentu in forma Ecclesia consueta dift. 2-pag. administret. At ejus intentio non est absolute necessaria, quod multis rationibus oftendo. Sic ille. Itaque liberaliùs paulò Cardinalis modò dixit, Pontificios omnes, uno Catharino excepto, in illa sua doctrina convenire. Nostrum est Salmeronis rationes breviter perstringere. I. Sacramentum, inquit, est res sensibilis & externa : Sacerdotis autem intentio intima eft & invisibilis; Ergo eft extra Sacramenti effentiam. 11. Intentio ità occulta & incerta est, ut si ad falutem nostram spectaret, Deus nos perpetua dubitatione torqueret : quod facra Scriptura & Patribus contrarium effe videtur, quia nos firma fide ad Sacramenta fuscipienda accedere hortantur. III. Si necessaria

Cc 3

effet iftaintentio, falus hominis, remissio peccatorum, Spiritus Sancti gratia, ac vis fanguinis Christi ex hominum arbitrio penderent, & plus possent homines nocere quam Christus juvare. IV. Plecterentur innocentes propter aliorum malitiam. V. Tunc liberum effet de omnibus dubitare an vere baptizentur, & an vere absolvantur, & an rite hostiam adorent. an veri Diaconi, Presbyteri, & Episcopi, & sic per hanc doctrinam redderetur nobis Ecclesia invisibilis, imaginaria, Mathematica. V 1. Hoc dogma proximum eft illi Donatiftarum, contra quos disputat Angustinus, probans per malos Ministros conferri nobis falutaria Sacramenta. VII. ut Concc. Florentino & Tridentino intentionem exigentibus occurrat, respondet, Ea non de intentione occulta, fed de expressa (qualis nulla est) intelligi: Bellarminus verò contrà ait, virtualem sufficere. Quem non horum hominum misereat, qui invicem repugnantiis fuis passim obrountur ?

Multus est Augustinus in hoc argumento contra Donatistas: Quibus objicientibus in Sacramentis administrandis conscientiam dantis attendendam esse, in hunc modum respondere nos docet, sape mini ignota est humana conscientia; sed certus sum de Christi misericordia. Objicitur, Nihil bene regenerat nisi ex bono semine regeneretur. Resp. Semen quod regenerat, verbum Deresta quod obedienter audire sum mo-

nitres. Sic ille. Unde fimul

Quarta perplexitas dissolvitur; Si acciderit Ministrum non ritè baptizatum vel ordinatum suisse, modò de eo populo non constet. Eadem enim erit ratio Sacramenti, visibilis verbi, quæ est verbi audibilis, quod ab Apostolo dicitur potentia Dei ad salutem; quia hoc semen quoque operatur ad modum recipientis. Nam, ut modò Augustinus, Verbum Dei est semen quodregenerat, cùmobedienter auditur. Quod præterea in hoc responso Adversarius satis importunus à me exigit, id jam accipiat cum senore ex Pontissicorum penu locupletissimo, de diabolo Consessario in forma sacre-

f August.l.1 consr.lit. Petil.c.1. tom.7. facerdotis, quando is qui ab illo abfolutionem accepit, opinione Angelorum dignus erat absolutione.

> Causa hujus determinatio prima, per solutionem Cophistici dilemmatis.

> > SECT. III.

CAcerdos Pontificius nescio quis, sed tamen apud suos (ut Dipfi ferunt) Autor nobilis, & Si Chriftus, inquit, non eft in Libinferint hoc Sacramento, periculum eft ne nos (Papiftæ) eum adoremus Conspicil. ubi non est: fin verd ibi est, tum periculum est ne vos ( Prote- B pair of ftantes) non adoretis eum ubi eft. quomodo igitur vos dici pote- tpectacles. fis tutiorem partem tueri quam nos? Sicille, non mediocriter de hoc dilemmate sese jactitans, ac si conclamatum jam effet, atque Protestantibus ora occlusisset perpetim, ità ut deinceps non habeant quod vel muffitent. Verum hoc fophismate vix quicquam absurdius & magis impium esse potest. Stoliditas ejus alio dilemmate nunc detegitur; impietas voce Christi mox damnabitur. Legimus Jacobum nihil suspicante suisse à Labano, Leam pro Rachele supponente, delusum. Rogo igitur, Tutumne suerit Jacobo vel priùs delufo, vel faltem fraudem suspicanti, fœminam obvelatam temerè admittere loco Rachelis fibi desponsatæ. Si affirmetis, tum tutum illi fuit admittere non fuam: fin negetis (nè fortè fluprum committeret) tum quod vos de carnali, idem nos de spirituali adulterio ( quæ est idololatria ) statuendum esse censemus. His stoliditas objectionis revincitur: jam ejus impietatem detegamus.

II. Controversia hajus & luculenta determinatio, Christo ipso moderatore.

SECT. IV.

TN Christi cum Samaritana muliere colloquio, Joh. 4. Lorta est controversia de legitimo Dei cultu, Utrùm scilicet religio Samaritana an Judaica potiùs fibi eum vendicaret. Christus paucissimis rem expedit, causamque determinat: Samaritanos enim perstringens, Vos, inquit, adoratis quod nescitis: pro Judais autem, Nos adoramus quod scimus. Hæc ipliffima quæstio jam inter nos & Pontificios agitatur. De vobis Pontificiis verè affirmamus, Vos adoratis quod nescitis. Nam, vobis confitentibus, fieri potest, propter possibiles penè infinitos defectus, ut corpus Christi non sit in Eucharistia: quo posito, nec populus vester verè ac infallibiliter credere potest, nec sacerdos quispiam jurare, illud quod dicitur consecrari, desinere esse adhuc revera panem elementarem: Huic tamen, tanquam Christo unigenito Dei Filio, divinus honor à vobis exhibetur. quâ quidem idololatrià nulla cæcior aut obstinatior esse potest. Nos autem scimus, inquimus, quod adoramus: Nempe, quoties hæc mysteria celebramus, mentibus nostris ab omni rei presentis speculatione abstractis, Christum 31de 300000 divino cultu prosequimur in cœlo, ubi ipsum jam corporaliter residere fide infallibili tenemus & profitemur. Cujus veritatis Christum Jesum in novo Testamento Judicem, antiquos Patres advocatos, vos ipfos denique testes unanimos habemus. Nos scimus ex N. Testamento mansionem ejus \* Heb. 9.24. perpetuam in coelis definiri; \* Ingressus est Christus in ipsum calum, inquit Apostolus, ut appareat nunc in conspectu Dei pro nobis. nempe, per omne nune, usque ad novissimum ipfius adventum. Atque etiam nos scimus Apostolum hoc docuisse ex scopo institutionis hujus Sacramenti, quia, \* Quotiescunque, inquit, edimus panem hunc & poculum hoc

bibimus,

26.

bibimus, mortem Domini annunciamus usquequo venerit. Deinde, nos scimus fideles omnes corporis Christi verè participes ad corporalis ejus in cœlis præsentiæ contemplationem continuò invitari: "Cum habeamus libert atem ingrediendi \* Heb. 10. facrarium per fanguine fefu, accedamus cum vero corde de certa 19,21. per suasione fidei. Cultus noster ergo est extra omnem dubitationis aleam prorsus infallibilis. Præterea, Pontificii, tantùm admonendi estis ut recognoscatis argumenta nostra quæ in Parte 1.ex Scripturis, Patribus, principiífq; vestris, pro Impossibilitate coexsistentiæ corporalis indiversis locis, prolixè produximus, & penitus perspicietis, ad idololatriam vestram revincendam nibil ampliùs desiderari posse.

Nunc tandem huic fecundæ Parti colophone impofito. fequitur Appendix maximè necessarius, ex quo verè securéque addifcamus Patrum idioma loquendi: quod fi non observet lector, pleraque Patrum dicta erunt ei instar tibiæ non dantis stasonin rois por sois, & tube reddentis adminor contui

PARS



## PARS TERTIA.

Amplissima satisfactio ad omne genus objetionum, ex Patribus, per eorum Parallelismos inter Eucharistiam & Baptismum.

Citè admodum Aristoteles animadvertendum esse monuit, Quòd qui phrasium usus imperiti sunt, facillimè in disputationibus decipiantur. Et sanè principium musus est autorum in quibus versamur idioma morémque loquendi dignoscere. Quod quàm necessari-

um sit, nos cùm alibi sæpe, tum præsertim in hac de Eucharistia disputatione dissertationéque, experti sumus: In qua cùm nos antiquorum Patrum, veluti certissimorum Patronorum nostrorum, testimonia simpliciter atque dogmaticè proposita contra corporis Christi Multipræsentiam urgemus, Adversarii nostri è contrà phrases aut de mysteriis Sacramentalibus mysticè traditas aut Rhetoricarum sigurarum plicis involutas regerunt atque obtrudunt. Nos verò, quò has strophas faciliùs prosligemus, dedimus operam imprimis objectis hujusmodi Patrum testimoniis ex Patrum ipsorum dictis parallelis & æquipollentibus per omnia

omnia satisfacere. Nunc autem, inftantiis aliis omnibus omiffis, una contenti erimus, collatione scilicet inter Enchariftiam & Baptismum: nec enim magis compendiaria via ulla occurrebat qua Adversariorum stupor vecordiage aptius luculentius q; patefiat. Exemplis per Classes singulas abundamus.

Parallela ad I. Classem Objectionum spectantia, nempe, De fenfu verberum Christi, Hoc Est corpus MEUM, OC.

#### SECT. I.

Rimò, pro præsentia Christi corporali in Eucharistia ob-Ficitur à Bellarmino & Valentiano Jesuita, Patres antiquos Eucharistiam appellasse Corpus & Sanguinem Christi; &

non esse ità locutos de aliss.

Refp. Per parallela. I. Augustinus, \* Ut Eucharistia, inquit, \* Suora. propter similitudinem dicitur corpus Christi, sic Baptismus vo- class. 1. c.3. catur nostra sepultura : Rom. 6. Sepulti sumus per Ba- 5. 1. PTISMA IN MORTEM Ejus. II. Chrysostomus, propter fimilitudinem mortificationis in baptizato, ait, a Baptifinum . Chryfoft. nihil effe aliud quam interitum ejus, nempe baptizati. Qua- bom 9 in tenus Baptismus est tessera adoptionis fidelium, antiquus Pater Facundus, Sacramentum corporis Christi, inquit, Corpus Christi dicitur; & Baptismus, Sacramentum adoptionis, Adoptio dicitur: non proprie, fed qu'od my fterium corporis in fe contineat \*. Ex quibus palam est, Sacramentales locutiones \* supra, denotare, non quid res fint de quibus enunciantur, sed quid class. 1. c.4. fignificent. Denique, rurfus Chryfostomus, b Oftendit A- BHom. 16. postolus, inquit, hoc in loco aquam & Sanguinem : Baptismus in Hebr. enimejus passioest. Omnia æquipollenter figurata atq; est illud de pane dictum, Hoc est corpus meum.

Secundò, Bellarminus in responso suo adversus Protestantes objicientes ex Patribus panem & vinum in Euchari-

4. 5.5.

3.5.2.

· Bellarm.l. stia vocari antitypa, subterfugiens, dicit, · Portassis Basilius 2.De Euch. & Graci Patres Eucharistiam antitypon vocant ; quia antitypanon dicuntur qualibet figura, sed illa tantum qua nihil ferè C.15.

differunt à veritate.

Resp. ex parallelo Baptismi. Fortassis, ais, Bellarmine? responsio languida, & ad fucum faciendum excogitata. Deinde, fere, ais: atqui quod ferè fit, non fit. proinde responfio tua nulla est. Certi sumus Baptisma esse Christi passionis antitypon, ut Paulus ante dixit, inquit Cyrillus Hierosolymitanus & Patres alii. Imò etiam Baptisma à Petro dicitur dentrosor diluvii, 1. Pet. 3.21. abiq; ulla tamen vel le-

\* class.t.e. vissima nota præsentiæ. De hoc suprá \*.

Secunda Classis Objectiones ex Patribus, pro essentiali corporis Christi prasentia, propter panis mutationem; ear umg, Solutiones.

DRimò objiciuntur pro Eucharistia Justinus & Irenæus: Non est, inquiunt, hic jam panis communis. Sol. ex pa-\* Classi. rallelo de Baptismo : Non est aqua communis, \* inquiunt

3. 5.40 Chryfostomus & Gregorius Nyssenus.

II. OBj. pro Eucharistia; \* Non consideres hoc, inquit \* Ibid. 5.5. Cyrillus Hierosolymitanus, ut merum panem : corpus enim est Christi. Sol. De Baptismo idem Cyrillus, Nec consideres hoc lavacrum ut meram aquam. ut & de sacro oleo, Non est nudum unquentum, sed zduoua donum gratia.

III. OBj. pro Transsubstantiatione in Eucharistia; Etsi veteres autores non funt nfi voce Transsubstantiatio, ufi sunt tamen vocibus idem fignificantibus, ut TRANSELE-MENTATIO; \*Panis, inquit Theophylactus in Joh. 6. in cor-\* Cla7.2. C. pus Christi un Theophylactus ibidem dixit quod Christus ipse un many per j, transelementatur, in quemvis fidelium communicantium, ità etiam de Baptismo Cyrillus Alexandrinus, Per efficaciam Spiritus, inquit, fenfibilis

fibilis aqua in divinam quandam & inenarrafilem potentiam

PRINCEPTAN .

IV. OBj. ex Ambrosio, \* Panis fit corpus Christi, & inil- \* cuss. ; lud mutatur. & rurfus; Quanto magis eft operatorius fermo 6.3.5 3. Christi, ut fint qua erant, & in aliud convertantur? Sol. Similiter Ambrosius de Baptismalis aquæ proprietatibus, --- Ut fint que erant, & in aliud convertantur. Quide an per transsubstantiationem? Imò sensum suum plane contrarium illustrat in Baptizato, Nam ut tu eras, inquit, vetus creatura, postquam consecratus tu es, nova ese capisti. nempe, ità conversus per regenerationem, ut tamen sis quod eras quoad humanam substantiam. Item \* Leo Papa de \*18id.5. 12 Baptizato, Corpus regenerati fit caro crucifixi. Similiter Chryfostomus; Baptizatus in alteram creaturam evadit. Necnon \* Cyrillus Alexandrinus; Baptizati in Divinam \* Supra, naturam mutantur. Et denique rursus Ambrofius, Baptismus (lasses. C.). est potentia Dei ad salutem. Est igitur admirabilis & planc divina hæc conversio, qua inanimatum elementum fit vitæ immortalis instrumentum.

V. OBj. Chrysostomus, Nihil hie fensibile traditur.

\* Claff.z. c.3.5.5.

Sol. Chryfostomus ipse de Baptismo, Sed in rebus fensibilibus omnia que tradit funt insensibilia, sicut in Baptismo. Parallelum ultimum (quod potest esse cansa hujus decisio) est Ephremi Patriarche, \* Quod à fidelibus recipitur, inquit, à sua sensibili substantia non recedit. &, Baptisma nihil perdit de proprietate senfibilis substantia sua.

Claff.2. C. 5.5.7.

Tertia Classis Objectiones ex Patribus, quasi directe docentibus corporalem Christi prasentiam; & carum Solutiones.

OBject. I. Patres interdum dicunt, Corpus & Sanguinem Chrifti adeffe, & ipfum prasentem effe in Eucharistia, inquit Bellarminus, & tota Adversariorum nostrorum cohors: & nos minime hoc inficiamur. Sed ex eo corporalem & a Supra. Claff.3. c.5. essentialem corporis. Christi præsentiam essici jure optimo negamus, edocti ex Patrum dictis æquipollentibus de Baptismo. Augustinus, Habemus, inquit, Christum prasentem ad bapti (matis Sacramentum; habemus eum prafentem ad altaris cibum & potum. Ergo, Augustino moderatore, sic respondemus ad particulam A D. Sequitur de præpositione I N. Origenes; Stola, que est Ecclesia Christi, lavatur inipsius fanguine vivo, ideft, in lavacro regenerationis. Hieronymus etiam de baptizato Eunucho, Ad. 8. Statim baptizatus in Sanguine Agni, Vir meruit appellari. Rursus Augustinus, Mare rubrum eft baptismus, utique Christi sanguine consecratus: hostes sequentes à tergo moriuntur, peccata praterita, &c. Denique Leo Papa; Christi sanguine lavaru, quando in ejus mortem baptizaris. Sic illi. Quis igitur quantumvis ficca mentis non clarè videt, quoties hujusmodi dicta Patrum de Eucharistia enarrantur, quæ Pontificii pro causa sua ità confidenter & vehementer urgent ac si Patres religiosè jurarent essentialem Christi corporis præsentiam in mille altaribus exfiftere, infigniorem injuriam SS. Patribus fieri non posse, nec veteratorie magis lectoribus imponi?

b Hom.Sz. in Matth. Lib. 1. De Euch. 6.22. d Hom. 14.

in Marc.

OBj. II. ex Chrysostomo; b li qui suscepturi sunt hoc Sacramentum, inquit, & optant fe Christi vestimenta tangere, hic ipfum Christum tangunt. Hinc Bellarminus; Non dixifset cos plus habere quam optant, nisi ipsum vere haberent. Sol. Idem Chrysostomus de Baptismo inquit, d Si accepturi eftis Baptismum, descendite in vitalem fontem cum Salvatore. Atque etiam præterea inpatinoripus, Vos qui baptizati estis, inquit, tenete pedes Salvatoris. Hujus generis alia Classis proxima suppeditabit. interea Adversarii nostri

pergunt nugari strenué.

e In Matth. 14 hom. 51.

Ibid.

Osj. III. Chryfostomus; Cum videris facerdotem id tibi porrigentem, non existimes sacerdotem id facere, sed manum esse Christi. Sol. Ideth; Quemadmodum in baptismo non à Sacerdote baptizaris, sed à Deo caput suum tenente.

OBj. IV.

Osj. IV. ex eodem Chryfostomo; & Lingua rubescit &class. sanguine Christi. Soz. Ibi effe hyperbolismum, patet per 6.2.5.1. parallelum Augustini ; b Unde rubet Baptifma, nifi Christi h Ibid.

fanguine confectatum ?

OBj. V. ex Socrate; 1 Circa Eucharistiam facta funt mira- Valent, cula; unde prafentia Christi confirmatur. Sol. An miracu- Jos. L. De lum ullum folennius effe potest quam illud cujus Baronius in Euche. 8 Cardinalis meminite & His similia erant, inquit, miracula il- Baron. ad la que olim quolibet anno fieri consueverunt; dum in plerifque orbis occidenalis partibus, Paschatis tempore, quo solenne baptisma in Ecclesia peragi consucvit, è sicco aridoque sonte lapideo copiose ad baptismi usum aque exundare consueverunt, non quidem ad ipsam insinuandam diem qua baptizatus est Christus, sed quod tunc temporis solenne baptisma peragi confuevit. Sicille. Necnon Augustinus, 1 Medicus podagra la- 1 Lib. 2. De boribus ultra folitum cruciatus, inquit, prout baptizatus eft, li- civit. Deis berabatur, nec amplius quoad vixerit pedes illi doluerunt.

praf, Christi

Quarta Classis Objectiones, ex Patribus loquentibus de Manducatione corporis Christi, & Unione corporali nobiscum; earumque Solutiones.

TUjus Classis modi sunt varii, juxta modos ad mandu-Cationem spectantes, qui singuli afferri solent ad probandam corporalem præsentiam Christi in variis altaribus.

I. Modus, de Tattu.

Prius tangi quid dicitur quam manducari. Objicit Bellarminus illud Chryfostomi, b Multi desiderant videre Chrifum: hie non vides modo, sed tangis. Et illud objicitur, elmpuris manibus ausus es corpus ipsius attingere? Hinc Pontificii unionem corporis Christi cum corporibus nostris per contactum fieri prædicant. Soz. De Baptismo inquit idem Chrysoftomus, d Mulier illa pedes Christi ofculatur: sie & vos qui accepturi estus baptisma ejus, primò tenete pedes Salvaseris, lacrymis lavate, crine tergite; poft veniesis adcaput,

· Lib.1.De Buch. c.22. b Hom. 91. in Matth, · Chryfost. hom. z. in Eph.Objicit Heshinf. Parlamd.z. 6.54. a Class. 6.3.5.2.

quando

præsent. in Euch.c.22.

Citante

Bedain 1. Cor. 10. ex

Aug. ferm.

ad Infant. Citat idem

queque To-

ex August.

lib. 1. De

& Supra.

5.4.

h Ibid.

peccat, mer. cap.20.

quando descenditis in fontem cum Salvatore. Sic ille. Ubi pigmentis oratoriis excitat populum & præparat ad fusceptionem Baptismi.

II. De manducatione ipfa.

OBJECT. Manducamus corpus Christi; quis non Patrume Indè corporis ejus præsentiam e concludit Pontificius Soe Valent.De phista Valentianus Jesuita. Sol. De Baptismo item Augustinus, Nulli aliquatenus ambigendum est, inquit, unumquemque participem effe corporis & sanguinis Dominici quando in Baptismate membrum efficitur Christi .-- &, Parvuli hoc Sacramento aliquo modo participant, nempe quantum ad rem fignificatam; & dici possunt carnem Christi manducare, & bibere sanguinem. Sic f Augustinus. Ubi loquitur de partiletus in fob. cipatione carnis Christi citra usum Eucharistiz, tantum per 6.Annet,28 Baptismum.

III. De oralitactu.

OBJECT. ex Gregorio M. P. & Qui fanguis super utruma, postem ponitur, quando non solum ore corporis sed etiam ore cor-Claff.4. C.3. dis hauritur. Hunc locum Bellarminus objicit pro corporali Christi præsentia. Son. Idem Papa in verbis testimonium hoc objectum immediate sequentibus, h Et in superliminare domus ponimus, inquit, fanguinem Agni, cum crucem illius passionis in frome portamus. Ex quibus constat, utramque sententiam pariter figurative intelligi-quod Cardinalis fortasse facile sentiebat, ideoque hæc posteriora verba lectorem celabat prorsus vir modestus, nè scilicet in medium prolata pudorem illi incuterent.

### IV. De Unione nostra corporali cum humananatura Christi.

OBject. de qualitate hujus unionis. 1 Cyrillus Alexan-1 Claff. 4.6.7 drinus, inquit Valentianus Jefuita, & Hilarius, dicunt corporalem effe & naturalem. & nos libere agnoscimus. quid porró: Idem Hitarius trurfus dicit, Nos per hoc Sacramentum uniri cum co, non tantum voluntate fed & natura. Hic Ponti-

h Ibid.

5.1.

Pontificii omnes quasi clavum figunt, ac si hoc testimonium prorsus esset insolubile. Sol. Quod ad phrasin spectat, de Baptismo idem Hilarius, la Regenerati per baptismum, inquit, natura unum siunt, non tantum voluntate. nec tamen ex hac unitate Christianorum, de quibus loquitur, concorporatio ulla colligitur.

V. De Arctitudine unionis.

OB | ECT. Chryfostomus; Per manducationem banc Chriftus nos fecum in unam massam reduxit. objicitur à " Sua- mclaff.4. rezio. Et rurfus, Cum Chriftus amorem fuum vellet often- 6.7.5.a. dere per corpus fuum (e nobis commiscuit, & in unum reduxit, ut corpus cum corpore uniatur. objicitur à " Valentiano. " Ibid. Sol, De Baptizato idem . Chryfostomus; Non fontem fed ozbid Chry. mox Dominum ib (um amplecteris, commisceris, & subvectus soft bom.6. in Coloff. conjungeris corpori illi quod sursum in calis sedet, quò non licet diabolo accedere. Item Augustinus; P Baptizati in Christo P Grat. De confect.dift. incorporati funt. Similiter etiam alii Patres ad locum Apo-4.6. Ad hoc. ftoli Rom.6. de baptizatis; Sunovros &c. Complantati fumus illi in similitudinem mortis.

VI. De primo effectu ejusdem unionis.

OB J BCT. Irenaus dicit, Manducando nos fieri carnem 4 Lib. 1.e.5. ex carne Christi, & os ex ossibus ejus, inquit Valentianus Je-Lib. 1.De suita. Sol. Chrysostomus item de Baptismo, Luomodo prasente.5. ergò ex carne ejus, inquit, & ex ossibus ejus sumus? Quemad-Hom.20. modum ille sine virili congressu natus est ex Spiritu sancto, ità in Epos. 5. nos illud essicimur in lavacro.

VII. De 2. effectu, unione scilicet nostra cum Divina Christi natura.

OB j BCT. Bellarminus inquit Cyrillum Alexandrirelass.

num & alios dicere, Nos per Eucharistia sumtionem sieri cons.s.

sortes Divina natura. Sol. Id dicitur de unione merè mystica, citra ullam Eucharistia significationem. Athanasius
enim de baptizatis, "Nos, inquit, per Verbi carnem (nempe "Athanas.

Christi incarnati) 3umulusa, dessicamur. Item Gregorius supra.

\*Greg.Naz. Orat.37. Nazianzenus de Baptismo, "Si Spiritus sanctus adorandus non est, noi, iui sui sià nos sansisuales; quomodo me deum facit assergine lavacri? Denique Cyrillus Alexandrinus, Per baptismum, inquit, participes facti sumus Divina natura. De quo s suprà. Pergamus. Effectus tertius intuendus est.

9 Claff.4.6.7

VIII. De effectis ex parte impiorum.

\* Bellar l.2.
De Encb.
c.9. Ex
Cypr.serm.s
De lapss.

\* Valent.
l.1. De prasent.c.,
\* Contra
Fulgent.
Donat.

Concedimus Patres, S. Paulum ducem secutos, dicere cum reum effe judicii qui indigne ederit aut biberit. Inde On i. Intelligunt, inquiunt " Adversarii , reum effe corporis Chrifti, d'impur à sumtione, quantum in se eft, contaminare & affligere ipfum corpus Chrifti prafens , non fecus at que fecerunt illi qui illum crucifigebant. Sol. Sicut qui manducat indigne, inquita Augustinus, rens est judicii; ità qui accipit Baptif. mum indigne, judicium sibi accipit. & rursus; Baptisma aliis valet ad regnum, aliis ad judicium. Sed luculentissime de impiis jam baptizatis, cum relatione ad Baptismum; Rei erunt non parvi pretii. fed fanguinis Christi, qui violant & commaenlant animam fangnine Christi & passione mundatam. loquitur ibi de homine adulto : ut & Athanafius de impiis, citra respectum ad Eucharistiam, Adorantes Dominum, inquit. neg, ità at dignam eft viventes non fentiunt fe reos effe Divina mortis? quod nihil aliud fonat, quam eos fœdus Evangelicum per Baptismum initum vita flagitiosa fibi irritum facere. Denique, ut Adversarii habeant in quo acquiescant, Hieronymus, de quovis Sacramento, Dum Sacramenta vielantur, inquit, is cujus funt Sacramenta violatur. Hæc bfupra. Effectus quartus inftat.

b Class.4. c.9.\$\$.6,7.

IX. De effectis ex parte piorum.

° Suprà, Cla∬. 4. €.7. §. 4. Object. Valentianus ait, Sacramentum, ut est figurativu aterna fruitionis Dei in patria, Viaticum dictum, quia prabet nobis viam illuc perveniendi. Sic revera etiam Patres. Qua causa fuit quòd Concilium Nicenum I. Ecclesiam monuit, d Nè quis egrediens de corpore, necessario & ultuno viatico privaretur. Nec tamen sententia hac vires ullas habet ad provaretur.

4 Cen. 13.

bandam

bandam effentialem corporis Christi præsentiam in Euchariftia, nec umbram virium. Ecce enim Sou. per Parallelum de Baptismate: Nam Basilius hortatur juvenem quendam ad recipiendum Baptisma, dicens, mi Comande mi beloe. Ne jatturam faciat bujus viatiet. Præterea, Albaspinæus Episcopus Gallus, scriptor sanè elegans, lectorem suum sic instituit; Consideres, inquit, mibil alind dici Viaticum nifi qued in morte fumitur, o in alter am witam proficifcenti prodeffe potest: & Baptismus & Absolutio, quando morientibus impertiunter, inter viatica cenferi poffunt. Hec etiam fupra . Per- cuff.4. gimus ad quintum effectum.

X. De fpe resurrectionis.

OB j ECT. Bellarmini: f Optatus, inquit, vocat Euchari- f Supra, Stiam Pignus Salutis , Tutelam fidei, & Spem resurrectionis. Class.4.67. So 1. Ergone hinc colligis in ea præsentiam essentialem corporis Christie nihil agis. Consequentiam hanc minimè credidit Bafilius : qui de Baptifmo, Baptifmus, inquit, eft ad re-Surrectionem arrhabo. neque Theodoretus, & Baptismus, in- & Spift. de quit, eft arrhabo & piquus futurorum bonorum & refurrectio- Baptif. mis. non denique Chryfostomus; qui rem explicans accentu pleniori, Baptifmus, inquit, refurrectio eft. De his fupra". h claff.4. Restat effectus ultimus.

XI. De ipfa Immortalitate post resurrectionens.

On j. Irenaus, Quemode dicunt, inquit, carnem in corru- Lib 4.cont. ptionem devenire, & non percipere vitam , qua à corpore Do. berefe.34. mini & (anguine alitur? Unde Bellarminus; & Ered corpus & Lib. 2.De Christi non folim animis percipitur, fed ettam corpore. ---corpora nostra mutabuntur per Eucharistiam ex mortalibus in immortalia. Sor Nos sæpe sæpiúsque respondimus, Recipi corpus Christi per Eucharistiam à corporibus nostrissacramencaliter, ab animabus vero spiritualiter: qui est excellentissimus & efficacissimus modus realitatis. quemadmodum etiam extra Sacramentum nos spiritualiter alicorpore & sanguine Christi, Adversarii nostri libere conce-Dd 2

1 Lib. 9. in Job. c. 47. dunt, absque tamen præsentia Christi corporali. Sed præsstò est parallelum de Baptismo: Cyrillus Alexandrinus, i Participes facti sumus, inquit, Divina natura per Spiritum in nobis inhabitantem, qui corruptibilitatem nostram in incorruptibilitatem commutat. Item Cyrillus Hierosolymitanus, ex verbis Apostoliad Rom. 6. Consepulti sumus per Baptismum in mortem ejus. Atque si insiti sumus ei per similitudinem mortis, certè et resurrectionis ejus participes erimus, mortis quidem in Baptismo, inquit, similitudo est; salutis verò non similitudo, sed veritas. Deniq;, Clemens Alexandrinus, Baptismo adoptati persicimur, inquit, & persetti immortales reddimur.

m Catech.
mysteg. 2.
n Padag.
c. 1. Teste
Suar, in 3.
Thom.qu,
64.disp. 18.
\$.12.

Quinta Classis Objectiones ex Patribus, pro essentiali corporis Christi prasentiain Eucharistia, ex eo quòd vocatur Sacrificium.

Bj ECT. Si Patres existimarent, inquit Bellarminus, Eucharistiam solum effe Sacramentum, non etiam Sacrificium, nulla effet causa cur aliter loquerentur de Eucharistia quam de Baptismo. Nusquam autem Patres Baptismum vocant Sacrificium, Hostiam, Victimam . - Quomodo credibile erit veteres Patres in modo loquendi nobiscum, in sententia cum adversariis convenisse? Suarez Jesuita eandem tundit incudem, eandem conclusionem inferens; Cum ergò appellarint, inquit, Eucharistiam Sacrificium, signum est cos proprie de Eucharistia loqui. Nec minus acriter, istis dignitate par, ætate prior, Alanus Cardinalis, Quis possit cum Hareticis dicere, inquit, Patres nomen Sacrificii de Eucharistia metaphorice sumsiffe, cum hoc Sacramentum folum eo nomine appellarunt? Sic illi. Soz. Quanta cum lætitia & confidentia gestiebant hoc empiner canere, nondum parta victoria, homines præjudicio suo occæcati! Nam 6 suprà ostendimus, teste Melchiore Cano Theologo Pontificio, plerosque antiquorum Baptisma etiam Hostiam appellasse. Imò & ejusdem

\* Suprå, Claff.5.c.6. 5.3. ! Ibid. dem rei testem produximus magnum Augustinum; qui enarrans primitivæ ætatis Doctorum sententiam, Qui diligentius hunc locum, inquit, pertrectarunt, intelligunt de holocansto Dominica passionis, quod eo tempore offert quisque pro peccatis suis, qui ejusdem passionis fide dedicatur, & baptizatus moritur. De quo dicitur, Non RELINQUITUR SACRIFI-CIUM PRO PECCATIS. Huic tandem subjunximus testimonium Theophylacti in eandem fententiam. Cum Adversarii nostri junctis viribus adeò vehementer nos urserint ut ex omni Antiquitate ostenderemus Baptisma Patribus facrificium unquam nominari, quis non existimet hoc illis videri defensionis suæ veluti maximum propugnaculum; quo diruto jam & funditus subverso, de causa eorum conclamatum effe fatendum sit? Sed perstant denuò, & de novo, in Classe proxima, multo adhuc importuniùs insurgunt.

#### Sexta Classis Objectiones, qua ad Adorationem corporis Christi pertinent.

I. De epithetis, Tremendum, &c.

Bjecr. Bellarminus, \* Patres vocant, inquit, Eu- Lib. 1. De Ocharistiam tremendum mysterium. Sol. Nos Patres Eucharistiam his & aliis epithetis, veluti infignibus, ornasse libere fatemur, & præ cæteris Chrysostomum: Sed num ideò Eucharistia ( uti vobis placet ) Divino cultu est adoranda ? Idem Chrysostomus, de verbis Baptismatis, b Verba sunt, inquit, terribilia, & canones doctrina horribiles. Et Augustinus de Baptizandis, e Illi De picc. cum timore, inquit, ad Medicum portantur, nempe (ità enim scipsum exponit) ad Sacramentum salutis aterna.

II. Ab affiftentia Angelorum.

OB i Ecr. d Bellarminus, Ambrofius afferebat, inquit, Angelos adstare dum peragitur sacrificium. Etiam Chryfostomus dicit, Angelos corpore inclinato adstare. Sol, Hæc pro Dd 3 Eucha-

Euch, cult.

Supra, Claff.6. c.2 . mer. O'remiff.l.1. c. 18.

d Ibid.S. I.

e Ibid.

Eucharistia adoratione introducuntur: sed consequentia claudicat. Nam Gregorius Nazianzenus inquit, Tire avaxaipent às iegroi, &c. Huic gratulantur cali, bunc Angelt glorificant propter plendorem.

III. Ex eo quod adoretur Eucharistiaprins

quam manducetur.

Oz j Ecr. Nemo, finquit Augustinus, manducat carnem Claff.6. priùs quam aderet. Locus eft insignis, inquit Bellarminus. £.2.5.2. Sol. Et nemo Christianus, inquam ego, aliter aut sentit aut facit; nemo edit prius quam adoret. Sed quid ? num Sacramentum proprié: absit! sed Christum in cœlis regnantem, etiam tum à nobis in Sacramentali sumtione ejus jugiter adorandum. Athanasius de Baptismo, & Qui baptizandi. inquit, adorant Patrem, Filium, & Spiritum fanctum; & perfecti non funt ante quam baptizantur. At non Sacramentum

> tamen ut peculiariter in aqua, sed ut ubique præsentem. IV. A Rhetorica Prosopopæia, quasi in verbis

ipfum adorant, fed Trinitatem, Sacramenti Autorem, nec

Invocationis concepta. OBJECT. Illud Dionysiii Areopagite à Bellarmino objicitur, ho divinissimum Sacramentum, obducta tibi fignificantium fignorum operimenta aperi. Hic Cardinalis, Ergo invocabat facramentum. Sol. Quin tu potius fomnias, Bellarmine, à Pachymerio excitandus: Hoc à Diony sio, inquit, di-Etum est Sacramento, de induxo, tanquam vitam habenti; ut Gregorius Nazianzenus lacutus aft de festa Pascha, O PASCHA! Sed ex Parallelis agendum. De Baptismo Ambrofius, o aqua, inquit, qua humano affperfum fanguine orbem terrarum lavasti! Similiter Optatus; O aqua, qua purum orbem fecifi! Sed epithetum illud Divinumdeeft, fateor : Non tamen quòd illud adhibere non licuerit. Ecce enim ipfe Dionyfius de Baptismo loquens, Illud, inquit, seior ofucosor, seie pirmos. & Gregorius Nyssenus; Divinum lavacrum. Porrò. ecquis Christianus dubitat S. Scripturas canonicas diviniffim as

& Ibid.

b Claff.6. 6.3.5.3

I Ibid.

fimas dicere ? nec tamen interea atramentum aut literas canonizare cogitat. De his fingulis ! fuprá.

V. Ex es quod in mysterio hoc care Christi adorari dicitur.

OB j B CT. L' Ambrosius, Carnem, inquit, Christi in his Leaster.

mysteriis adoramus. Sol. Nihil in hoc testimonio nodorum, 6.2.5.2.

nihil dissicultatis inest, non magis certe quam cum dicitur (& quidem vere) nos in Baptismo adorare sanguinem Christi

sanguiru, quatenus ablutione sordium carnis repræsentatur

remissio macularum animæ per sanguinem Christi. Quisquamne vere Patrum tale quid de Baptismo ausus est dicere? Imò fortassis etiam amplius: Augustinus l'enim inquit, Baptissum Christi ubique veneramur. nempe veneratione æstimationis, illud pro divino Christi Sacramento habentes, non tamen deserentes ei divinum aut latreuticum
cultum.

VI. De genuflexione inter communicandum.

On jucy. "Cyrillus jubet, inquit Bellarminus, nt flexo melafic. genu & adorationis in modum accedamus ad Eucharistiam. 6.3.5.2.
Sol. Basilius rationem afferens cur non procrastinetur susceptio Baptismatis, Nè, inquit, cum baptisari cupiunt, morbis corripiantur, it dut nec logui nec audire possint, a xxivat you in messaulum, nec genu stettere ad inclinationem: nempe adorationis. loquitur de adultis. Ex his Doctor vester Archudius, Hicex verbis Basilii manisest constat baptizandos genua stexisse.

VII. De non revelando my seriam hoc Ethnicis

OB JECT. Bellarminus inquit, a Patres non loquebantur n Classe. de boc Sacramento Ethnicis aut Catechumenis, nifi telte, in his c.48.2. verbis, NORUNT FIDELES. Vide Tertullianum, Origenem, Chrysoftomum, Augustinum, Basiliam, Theodoretum. Sol. De Baptismo similiter Chrysostomus, Dei promissio sacramentum, inquit, diemp sound in mod, ut norum sideles.

Item ..

Item de iis qui baptizantur pro mortuis loquens, Aperte loqui non audeo, inquit, sa res auveres , propter non initiatos. Rurfus, Ισασιν δι μυσαζωγέμθροι, Norunt Catechument. Porro. Augustinus agens de Catechumenis, quærenti cur non iis Sacramenta prodantur, respondet, Ideirco fit, ut ardentius ab tis concupiscantur, quanto honorabilius occultantur. Igitur Augustinus hâc suâ locutione nihil intellexit Sacramento Eucharistiæ peculiare. Similiter Basilius, etiam in libro à Cardinali citato, loquens diferte de Catechumenis adhuc candidatis Baptismi, Fer mergi in Baptismo, inquit, renunciare Satana, nonne ex ea doctrina habemus quam Patres nostri in silentio, quod curiosos & otiosos submovet, servarunt? qua intueri fas non eft non initiatis. Quid his clarius ? Denigi, Dionyfius Areopagita de Baptismo, Malis diffasze, inquit, em the Har itan, Nemo non facris initiatus ad hunc videndum admittatur. Quam nullarum igitur virium sit argumentum illud ad probandam corporalem Christi præsentiam in Eucharistia, hinc universi noverint. Hæc omnia fusius tractanturosuprá.

o Ibid.

#### Objectio ultima Pontificiorum & quasi palmaria, ex peculiari & propria dignitate Euchariftia.

DLurimum invaluit apud antiquos Patres genus loquendi I rhetoricum, panegyricum, encomiasticum, & (ut Sophronius dixit ) declamatorium, quod variis troporum elegantiis perspergitur. Quæ sanctorum Patrum inouan & condimenta Pontificii tanquam ¡Nouala statim devorant, & fermonis ornamenta in opinionum dogmata traducunt. Unde est quòd Valentianus Jesuita exsultabundus argutari gestiit & objicere pro corporali Christi præsentia in Eu-Euch.punt charistia ; " Sancti Patres ubique loquungur, inquit, de hoc fanctissimo Sacramento longe reverentius ac divinius non modo quam de Sacramentis veteris legis, - fed quam de Sacramen-

·Valent.De prasentia. Christi in 1. 5.1.5. DECIMO QUINTO.

so Baptifmi, & allis Sacramentis nova legis : cam tamen tersum fit in aqua etiam Baptifini effe quoddam fignum feu fimbolum corporis & famoninis Chrifti, quatenus ejus virinte ablut. mur Spiritualiter in Baptismo. Sic ille, docens Baptisma effe fignum corporis Christi, nempe, Elementum liquidum fymbolum effe carnis folida. quam absurdé! Sed ad rem. Lequuntur Patres, inquit, reverentins de Eucharistia. quam de Baptismo. Sic ille, more suo, præcipitantiùs quana veriús.

Sol: per parallelum de Baptismo. Nazianzenum audiamus: qui in oratione panegyrica quam edidit in laudem Baptismi, postquam eum pluribus decorasset encomiis, vocans cum b Peccati diluvium, Lucis communicationem, Clavem b Nazianzi regni caleftis, Quid plura, inquit, dicam ? Baptifma eft no reb. Oiat. 40. Alster zi uradomenicator, praclariffimum & magnificentiffimum, omnium Dei donorum. Et quafi in laudibus ejus prædicandis nondum fibi fatisfeciffet, addit, Baptifina, zapropua, Aufide : Ibid. mary funday, is ( nam hoc addit ) wir 8, 7 thurs of quicquid ef bonorabile. Cui consonat illud Athanafii, d Baffiopes, de & river 4 dibenes Tis hull mistor overes opun, in quo omne falutis nostra stabilimen- orat. 5. tum consistit.

## Conclusio.

A Deste igitur, obsecro, quotquot estis religionis Roma-Ana zelo quamvis maximo flagrantes, & quanti momenti fit hec Parallelorum synopsis apud vos feriò perpendite: In qua brevitatis causa (omissis id genus centum ferè aliis) inter Eucharistiam & Baptismum duntaxat collatio facta est, quâ Objectiones triginta, tanquam ex Patribus depromta, per totidem ipforum Patrum testimonia parallela penè ai mage folvuntur: quibus par pari refertur. Quod hominum adversantium conscientias mordeat necesse est, dum intelligant Multipræsentiæ corporis Christi propugnatores 255 9 4

1.01

1,41

DIL Sid

OA:

ghatous actrimos, de ca omhi Theologorum ordine no. minatissimos, vix quicquam afferre vel umbram rationis habens quod non uno aut altero Parallelismo ità prorsus convellatur & enervetur ut eos succumbere necesse sit, quo nullum aut læfæ confcientiæ aut caufæ magis deploratæ certius & exploratius indicium esse potest.

## FINIS.

#### ADDENDUM.

Pag. 12. lin. 20. lacobus etiam Andreæ in Colloquio Mompelgartensi teftatur, Lutheranos Physicam Consubstantiationem omnem, five visibilem sive invisibilem, prorsus rejicere, & conjunctionem Sacramentalem admittere, pag. 30. & alibi ; Vocabula SUBSTANTIALITER, CORPORALITER, REALITER, O-RALITER, nihil alind illis significare nisi veram corporis & Sanguinis Christi prasentiam & manducationem.

#### EMENDANDA.

In Præfat. pag. 3. lin. 18. pro realitatem lege unionem.

Pag. 47. lin. 29. lege, bara. p. 80. l. 1. lege, Matth. 18. 6. p. 119. l. 15. lege, ibi vel mut. p. 122. l. 2. lege, pro ovi-bus. p. 126.l. 18. lege, fensum non bab. p. 182. l. penuk. lege , impossibilitatis intellectum infe. p. 242. L.7. lege, Cardinalem bic. p.246.L 8, & 17. lege, verius, fine accentu.



Index

## \*\*\*\*\*\*\*

minatissimos, vix quicquam afferre vel umbram rationis habens oumurarunqiro? xebni o parallelismo ita prorfus

| To Xop. xxiv. 8.   | Sanguis teftamenti                                            | 311   |
|--------------------|---------------------------------------------------------------|-------|
| EMALAC. I. 11.     | Oblatio munda                                                 | 313   |
| PSAL. CXXXVIII. 7. | Que ibo à Spiritu tuo?                                        | 21    |
|                    | Sient homo peregrinus                                         | 18    |
| MATTH. XXV. 14.    | Non bibam de genimine vitit                                   | 175   |
| xxviii. 6.         |                                                               | 49    |
| Ibid.              | Videte locum                                                  | 80    |
| MARC. XVI. 14.     | Qued videntibus eum non credidifent                           | ibid. |
| Luc. xxii. 19      | Hoc eft corpus meum, exponitut                                | 107   |
| Ibid.              | Hoc facite                                                    | 399   |
| 10.                | Calix qui effunditur                                          | 301   |
| . Ibid.            | Voces, Edite, frangitur, Teftamentum, calin, effundieur, &c.  | 110   |
| xxiv. 6.           | Nos eft bic                                                   | 61    |
| 16.                | Oculi corum detenti erant, ne enm videre poffent              | ibid. |
| 39.                | Palpate & videte                                              | 78    |
| TOHAN. VI. 53.     | Nifi manducaveritis carnem Filis bominis, &c.                 | 65    |
| 60.                | Durum verbum est                                              | 261   |
| 63.                | Verba que locutus sum vobis, sunt spirious & vita             | ibid. |
| xvi. 7.            | Expedit ut vadam. nifi enimabiero                             | 62    |
| ACTOR. xiii, 2.    | Λοττορχάρτων ή άυτών το Κυρίφ                                 | 303   |
| Rom vi 4           | Confepulti fumus per Baptifmum                                | 119   |
| J.Con. 1. 4.       | Petra erat Chriftus                                           | ibid. |
| 17.                | Unus panis, unum carpus multi fumus                           | 280   |
| 21.                | Non poteftis menfa Domini participes effe, & menfa damenierum | 303   |
| xi. 25.            | Mic calix off novum Teftamentum in fanguine mes               | igt   |
| 16.                | Quoties manducaveritis bunc panem, &c.                        | 177   |
| 29.                | Qui edit & bibit indigne                                      | 140   |
| xv. 5,6,7,8.       | Vifum fuiffe Cepba, &c.                                       | 79    |
| 43.                | Seminatur corpue in imbecillitate, refurgit in potentia       | 91    |
| 1. Con. xii. 1,3.  | Novi bominem (five extra corpus, &c.                          | 37    |
| GAL. I. '9.        | Qui evangelizaverit prater id quod accepiftis, &c.            | 91    |
| PHIL. iii. 21.     | Qui transformabit corpus nostrum bumile, &c.                  | ibid. |
| HEBR. V. I.        | Omnis Pontifex                                                | 305   |
| ir. 20.            | Sanguis testamenti                                            | 313   |
| 18.                | Semel oblatus                                                 | 308   |
| ¥. 29.             | Qui Filium Dei conculcant                                     | * 141 |
| xiii. 10.          | Habemus altare                                                | 397   |
| . TAN T            | Manue maliva commellation                                     | -     |

Marostus; Impossibile quid dici potest 1 cum omnipetentia Divina lande, pag. 18. Spiritus fanctus est in diversis bocis; ereo est Deus, 28. Quomedo quis audeat Spiritum Santium creaturam circumscriptam dicere! ibid. Angeli funt circumfcripti, 35. Imago in Eucharistia , 75. Quod tangitur corpus eft, 81. Eucharittia figura corporis & fanguinis Domini, 126. l'oft consecrationem corpus Christi eft, id eft, fignificatur, 135. OBj. De pane fit caro Christi, 161. OBj. Non qued natura for mavit, sed qued benedictione mutatur, 164. Omne palpabile eft corpus, 183. De Baptismo; Similitudinem fanguinis bibis, ut nullus borror cruoris fit, 245. Christus jam non quevendus est in terris, 266. Non ifte panis in ventrem vadit, 270, - Quem qui comedit , vivet in aternum, 178. Onj. Idem corpus in multis locis fimul offertur, 326. In Baptismo crucifigimus Filium Dei, 336. Adorare scabellum, 360. O Aqua :

Ans Bimus; Quod totil est in aligho loco, nihil est ejus quod eodem tempore sit extra locum. Idem totum non potest idem esse in diversis

tocis & temporibus,

La company of the

Annonjus; Non potest Deus Vulcanus esse in diversis simulacris; quia non potest dividi à se. 42

ATHANASIUS; Solius Dei est esse in pluribus locis simul, 22. Spiritus santius erat in Apostolis, Prophetisque abinvicem separalis: ergò est Deus, 27. Angeli sunt circumscripti, 34. Non Petri aut Pauli mima simul ad diversos tumulos, 37. De assecuerati verbissimos, 30. De assecuerati verbissimos, 37. Caroregenerati verbissicata est, 161. Per Baptismum adiscamur, 259

Augustinus; Impossibile quid absoluté Deo dici, 18. Deus est in sidelibus congregatis; igitur ubique prasens, 23. Tolle spatia à corporibus, o nusquam erunt, 40. Corpus non est in loco à quo o ad quem, ibid. Non in calo o in terra, 42. Corpus non est in termino à quo o ad quem simul. & varius, assendit in calum, o non est bic. rursus, assendit in calum, o non est bic. rursus, corpus

Christi nisi absent effet, semper corporaliter videremus, 53, &c. Sient fecundum Divinitatem vifibilem credere impium eft, ità non visibilem credere & localem post resurre-Clionem profanum eft, 61. Wift corporaliter abierit, femper corpus ejus carnaliter videre. mus, 62, corpus Christi in uno loco effe oportet. ibid. Simul in calo & in terra nullo modo effe poteft, 63. Simulin fole & in luna effe non poteft, ibid. In Sacramentis aliud videtur, alind intelligitur, 68. Non boc corpus quod videtis manducaturi eftis, ibid. Sunsum CORDA, 71. Corpus Christi necessario contineri in uno loco, 86. Sacramenta rerum quas fignificant nomina accipiunt, 135. OBI. Non eft panis figura corporis Christi, 143. Signum corporis, 124. OBj. Nihil respondiffe Maximo, 143. SEPULTI SUMUS PER BA-PTISMA, 119. Non dicimus literas, Corpus Christi, 142. Judas manducabat panem Domini, 170. Panis ex multis granis, 181. Non posse quod est in subjecto manere intereunte subjecto, 182. Eucharistia, buccella Deminica, 188. Objicitur qualtio, Au prefens martyr ad diverfes tumulos, 208. OBi. ( hriftum fe portaffe manibus fun, 209. Rubet Baptifmus fanguine Christi, 235. OBi. Corde & ore suscipimus , 238. Qui indiene Baprismum sumit, judicium accipit, 240. Qui maculat animam, reus eft fanguinis Christi. 241. Si facinus in Scriptura pracipi videtur, eft figurativa locutio, 264. Quid paras dentem? 167. Quis teligit, nisi qui credidit? ibid. MANICHEL; In vifceribus Christus. ligatus, 270. Crede, manducasti, 276. Mitte fidem, & tenuifti, 286. Wulli mali comedunt carnem Chrifti, 279, &c. In V.T. prafiguratur Suchariftia feugratiarum actio, 3 19. Opus omne bonum facrificium verum, 321. Mors Christi fingulare & vivum facrificium , 322. Semel Christus in seimmolatus , 329. Norunt fideles , 374. OBj. Decultu Cereris & Bacchi; quaiem non nos in pane & vino, 400. Sacramenta nimo carnali servitute veneretur, ibid.

STATE ALAST

BASSURUS; Spiritus faultus eras simil in
Apostolis separatis; ergò Deus, 29. Graturas munes loca circumscriptas este, ind.
Angelos quaque circumscriptos; 45. Paprismus, viaticum, 256. Pignus resurrelionis, 259. Gravius peccant qui indigne comedant, 242. Ous. Verba invocationis quis
sanstorum nobis reliquit?

BARTRAMUS exponit Augustinum, 68. Dicitur Curpus, quia figura corporis, 138. Non attenditur quod dente premitur, 276

Bernandus; Datur ad investiendum annulat, 276

Assianus; Christus homo cum in terra
loquitur, in calo utique nist per Des instnisatem esse non potest,
Chrysologus; Non est his secundum id anod

in loco exfiftie, CHRYSOSTOMUS; Surfum corda, 77. Won eindit Christus, 80. Oni. Nos reipsa corpus fuum feeit, 161. Nos fecum in unam maffam reducit, 163. Male Agnum comedentes in lupes convertuntur, ibid. Credamus, etiamsi Cenfus repugnent. Nibil Cenfibile apparet, 172 In rebus fenfibilibus Deus tradit infenfibilia, 171. De Baptifino, ibid. De genimme vitis, 176. Corpus Corifti multa grana, 180. 2005 Tumus corpus Chrifti, ibid. Onj. Dum fedet in colis, manibus communicantium tracfatur interris , 206. Onj. Christum videri; Linguam rubefieri: cum idem dicat de Baptizatis, Tenete pedes Salvatoris, 133. Videmus eum in prafepi jacentem, 235. De contentiofis; Magis divellunt Christum quam mi-Lites, 241. Christus fumplius fanguinem bibit, ne borrefcerem, 144. Habemus Christum intra mas, 253. OBj. Non folim fide, fed & re wid im unam maffam reducit, 294. Os fumus ex offibus ejus per Baptifmum, 258. CA-NO NON PRODEST QUICQUAM, i. c. Hac nihil carnale babent, 263. Mens pura, facrificium cuapaços, 333. Corpus (brifts in multis locis simul offertur, 3 16. Sandem bo. Stiam, vel potinis, &c. 326. Ovis mallata, Christus, 39 5. Raptifmus , Interitus baptigatich Resurrectio, 336. Onj. Angeli videntes berrefcunt, &c. 362. OBj. Chriftus in Sucharillia, ut in throno sedet. Eum tib oftende quem Magi adm grante, 351 Soc. 352 Chrysostomum per excession rhotoricari felere, consitentur Pontificit.

Concilium CHALCEDONENSE 3 - Utrisfpae natura Christi proprietate fated, 48. Procincumseripcione in uno loco, ibid.

Concilium CARTHAGTNENSE; Corpus Chri-

Conciliú Constantinopolitanum; Non Bibam de Genimine vitis; Vine est usus, 176. Panis substantiam mandavit apponi, ne scilicet idololatria admittatur, 196.

Concilium EPHESTNUM; De corpore Christi, Ubique palpabile & affpeflabile exfisit, 80 Concilium NICENUM; Medicum fumitur,

mon ad fatiandum fed ad fandificandum, 188
Concilium Tolur anum; Non ut ventrem onevet, ibid.

Concilium TRIDENTINUM; Verbis Chrifti,
Hoc est corpus meum, deesse tropos, 108.
Verba Evangelistarum & Pauli, proprie sumenda, 148. Panem non manere post consecrationem,

Concilium TRULLENSE; Corpus & fanguis Domini, i. e. Panis & vinum, 127

CYPRIANUS Panem & vinum vocat corpuserfanguinem Christi, 127. Signisticantia & signisticata iis sem vocabulis censentur, 131. Videmus in calice populum, 133. Obj. Christus verissimum sunm corpus creat, 162. Dei omnipotentia satus est caro, 164. Dedit disciputis panem & vinum, 179. Buccella Dominica, 188. Panis multorum granovum, 181. Lex esum sanguinis probibet; Evangelis pracipit ut bibatur, 137. Obj. Plis in Dominum memibus & ore delinquant, quam cum. Dominum negaverunt, 241. Conjuntio nostra cum Christonon miscet personas, 276. Manducatio nostra, cum (bristo permansso, 287.

CYRILLUS ALEXANDRINGS, Divina natura, si quantum esset, circumseripta esset, 38.
Assendens Christus veritate earnis à terris
absuic, 54. Christus um potectat carnets rerris conversari, coin in culum assenderes, 62.
Aqua Baptismi in Divinam virtutem suraseix (uru), 163. Fragmenta panis dedit, 189.
E e 3.
Unio.

Unio corporis Christi nobiscum curporalis de naturalis, 232. Similitudo cera liquefalla, 234. Corpora nostra augeri de nuterri corpore Christi, ibid. Consortes fasti Divina nature, 247. Duomodo non vivomus, qui viviscatvicem carnen edimus? 278. Non agnoscit Altare prater illud Pastionis 324. Cynillus Hierosolymitanus à Bellarmino depravatur. 183

AMAS CANUS; Angelos esse circums criptos, 36. Solius Des esse exsistere in diversis locis secundum idem, ibid. Creatum & Increatum, Circums criptum & Non circums criptum, 94. Contra Hareticos parlaciar eispoines, ibid. Onj. Non est panis sigura corporis Christi, 143. Ejus error de voce Antitypa apud antiquos Parlacia.

DIDYMUS ALEXANDRINUS; Spiritus faultus erat in Apollolis differsis, 30. Spiritus, si oreatura esfet, circumseriberetur loco, ibid.

Dionysius Arbopagita; Unum divinum
Altare, unus divinus populus, unus divinus
panis, 179, 195. Panis unus in multas
partes fractus, 189. Obj. O divinissimum
Sucramentum! Sol.

E finn habere corpus palpabile er impalpabile, &c. 93. Panis non recedit à sua sensibili substantia; nec aqua Baptismi à sua, 195

EPIPHANIIS; OBj. Hot & hoc, 140. OBj.

Fidem Christi verbis bahcamus, 140, 174.

Contra aquam tantum habentes, ibid. Non
bibam de genimine vitus, 175

EUCHERIUS Melchisedeci panem & vinum vocat corpus & saguinem Coristi, 117
Eusebius Emissenus; Corpus Coristi immortale fastum; sed propriam babet circumscriptionem, 50

F ACUNDUS; Hoc ast corpus, non proprie, sed quod, &c. 137 pricantius; Christus nisi est immensus, non simul est in calo & in terra, 25. Christus erat absens culo, cum est in terra, 55. Obj. Christus sanctiscavit sacriscium corporu, BLASTUS Papa; Pauk fubliancia manes, 194
IGREGOATUS M. Papa; Corpus Christi sisrituate, sed palpabite creditus; quia uon amittis esfentiam veracis natura, 81. On;
Super utrumque postem, or u & cordu, 138.
Super liminare domás, de Baptizato, 156.
Christus in boc mysterio moritur, 336. Won
communicans cedat locum, 343

GREGORIUS NAZIANZENUS; Spiritus fantius fuit in diverfis Apoflotis jergd of Deus, 32. Altare melius in carlo. de corpore Chrifti, 74. Baptifmus, viaticum, 156. Typicum Pafcha, 318. O Pafcha! 367. Glorificari ab Angelis Baptifmum, 358. Obj. De Goronia procumbente ante altare,

procumbente ante altare, 36m
GREG. Nessenus; OBj. Corpus nostrum in fe
commiscee, 163. De Baptitatis; Autantur
in Divinam naturam, ibid. De Baptismo,
Non est aqua nuda, 167. Quomodo res corporea corpori sit cibus? 188. Unum copus rofidelium millibus impertitum, 214. Non ad
cedendum idoneum corpus animantium, 335

H Esychius; Reliquia Euchariftiz igni com-

Hirkonymus; Spiritus sanctus erat in Apofloliu separatiu; ergo est Deus, 3 4. Similitudo pignoris, 70. Sunsum conda, 73.
Obj. De bac bostia edere lices, in calo note licet, 75. Melchisedeci panem & vinum vocat corpus & sanguinem Civisti, 128. Veritatem corporiu reprasentat, 126. Corpus Christi Evangesium puto, 142. Obj. Civistius
convivua & convivuum, 245. Verius corpus
Christi, sermo Scriptuvarum, 246. Sacerdes,
vel potius imitator veri Sacerdotis, 331

Vel polius imitator veri Saceraotis, 331.

HILARIUS; Spiritus fanctus non ut nos corporalis est, ut chim alicubi sit, non sit alibi, 33.

Obj. Unio corporis Christi cum nobis corporalis, naturalis, 251, 252. Bapticati unum
natura non voluntate, 253. Corpora nostra
nutriri & augeri corpore (bristi, ibid.

GNATIUS; Obj. Euchariftia eft care Chrifti, 159. Incorporalium rerum freciet autimogines mulla, 160 mais pana omnibus franco, 159, 189: Panem unum frangentis, 189 Inductis; Eft altare in calls, 76. On: Panis communis non eft, 166. Contra Harreticos;

Aquam

Aguen ab humalistione figuration polic, 18 s. Erichardiate double rebut, configuration of childs. (I. Carpore police antifer case of childs. (I. Carpore police antific angle carpore childs. 255. Or famus er office chu per Euchardian, 158

Ist de la company de la constitue de la consti

Isapon. Petusiota; Obj. Geschürnste, 354
Juarunus Martyr, Obj. Panis communis
non ell, 166. Obj. Exquo carnes nostra
luntur, 247. In Mithra myseris, panis myslicus, verba symbolica, 249. Gratiarum
actiones esse sola porfetta sacrificia, 322

ACKANTIUS; Impossibile, idem corpus alibi

Leo Papa, pro circumscriptione corporis in uno loco, 6. Corpus regenerari fit caro crucifixi, 160. Noi in carnem Christi transcamus, 163. Onj. Spiritum & carnem gestamus, 238. Christus ura ovis, 275. Ovis semificativa, ibid. Onj. Hostia in bostiam transct, umbra in corpus, 316. Ovis significativa à vera ove temovobatur, 318. Pera David in Christo est passem, quia verè Christus in David est cante crucifixus, 335, 336

Macantus; Antitypa corporis,

O Ecument us; Chriftum Pontificem tenendum fide in calo,
OPTATUS; Onj. Defcenfin Spiritus funtti, &-Invocatio omnipotentis furer Attare, 166. A

Invocatio empirelenis fuer Altare, 166. A webs (Donasitis) percufus est (briftes in altare, 142. Q aque!

On tounus; Pontifet um nifi in cala quarendus, 76. Sicul homo peregrinans, 8cc, 88. Panie materialus: 8c surpus fymbolicam, 186. Busay eliarabent Christi farquine, 25.001, Rem dagnas from ut fub tellum, 8cc. 27. Ribimus fampunem, com dalirina vierba recipimus, 24. Occidit bac litera, 262 PACHTACHA IUS, n'c un luxu. 966
PRIMASIUS; Surfim carda, 70 Biclobifedeci panem & virum vocal carpa de
fanguinem carpits, 127 Da, idem carpus
Christi in multiu locu finali ofetur. 326
Prospun; Qui d'ferdant à Christo, non comedun, 179

S OP unontus ad Paulam ; Cam ipfir Mafis Christum in prafepi adorafti, 236

TENTUZLEANUS, contra Ebionitas negantes Deitatem Filis Si home tantummedo Christus, quemedo adest revocaturus ?
24. De judicio lensuum, adversus Maccio
onitass Sensu non sant in dubium revocatudi, 82, 83. Hoc est conpus neaus, id cit,
figura corporis, 128. Representatio corpus
summ, 130. Onj. Contra judiciom sensuum,
168. Panes, que empus summ representavit, 179. Copernation putalle, quod were
manducarunt corpus Christis, 26. Panes que
ditu devorandus, 8cc, 276. Onj. Nibil delici
bi in terram patimus.

or in terram patemar,

Theoporatives of Impossibile quid dici com
omnipatentia Divina lande, 18. Harnicos
Apolinaristas & Entychianos ad Omnipatentia pratentum confugere, 20. Corpus Christi
prapriam babes circumscriptionem, 59. Satu
vator corporisso imponis Symbols nomen, 6.
symbols nomen corpora, 136. Oution 9.
147. Baptisma, Arrba, 259. Corpus Christi, Archetypum, Figura panis, Bandem bostiam, seu painis, 8c. 350. Onj. Justifignutur ca esse qua fasta sunt & adorantur,

359. Nonunt videles, 325. Theopurlactus; Onj. Romell panis figura corpun Chrifti, 143. Onjlot. Memoristycon of corpus Chrifti, 163. Capernaita putchest corpus Chrifti devocandum effe, 269. Spiritualu est carnis Christi esus. Ejus qui non est particeps, nec vita aterna particeps offe potels, 278. Vivum & micum Crucis Secrificium, 322. Landem hossiam, vel poteisis, &c. Ibid. De Bapessmo, siaas Surias, 328.

Viote ius; cam Chrifint is cutoe? nine eff urig; in terra, 55, 28 60 Circumfertbitur loco per naturam carnis, ibid.

# Index rerum.

| A Ceidentia pon effe abfq; fubitantiis , 156,                                                                                            | CAlumnia Pontificierum exprobractium. Protestantibus frustum panis in Euchari-                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Adoratio Euchariffia , 352. nulla in prima in-<br>fitutione, 353                                                                         | fiia,<br>Calumnia in Christianos de Infanticidio objici-                                                                                 |
| Adoratio vox apud Patres, 359                                                                                                            | tur pro prasentia corporis Christi in Eucha-                                                                                             |
| Advatio que à Protesantiem in celebratione<br>Eucharitie apprebatur, 403, ità ut liberi<br>fint à perplexis qu'essionibus Pontificiorum, | rifita, Capernaitarum illud Qiomodo calumniosè Protestantibus objettatur, 226. Capernaiti- ca manducatio Komana Ecclesse, atterendo      |
| Altare correlationin Surrificto 325 Altanis<br>nomen improprie redus variantificant Pa-<br>tres, 324                                     | carnem Christi, 228. quam Pontificis alii<br>luculenter tertent, 229. alii respunnt, 230<br>Circumsoripta est natura omnium creaturarum, |
| Angel confequencia, Non ast HIC : RE-                                                                                                    | 38                                                                                                                                       |
| feriptes went, 34                                                                                                                        | Christi multiprasentiam corporalem nullam<br>Historia sacra memoravit, 200                                                               |
| Anglicane Beclefie filled adversit Affisipra-<br>jentiam corporit cufusquam ; 8                                                          | Christi verbis, Hoc ust cours mum, non                                                                                                   |
| Animas rationales circumferibi, 37, 217. c/c                                                                                             | Christus leiplum comedens objectur, 226                                                                                                  |
| indivisas per partes corporis, 86                                                                                                        | vox Coeleste ad Sacramentum accommodatur                                                                                                 |
| Aposto orum maltipra femiam corporatem Scri-<br>ptura nullibi memorateit, 100                                                            | Color objicitur pro Multiprafentia, 218                                                                                                  |
| Apparitio Christi Paulo facta edicitar, 199.                                                                                             | Consecratio non est actus sacrificalis in Missa                                                                                          |
| Apparitio quasi vere carnis & veri sangui-<br>nis (bristi in Eucharistia ebicitar, 101                                                   | Confecrationis forma ab Evangelistis & Paulo<br>tradita nullatenus Transsubstantiationem in                                              |
| Archetypum panis & vini, corpus & Sanguis                                                                                                | fert,                                                                                                                                    |
| Afficenția Christi în ceelos argumentum e fus ab-                                                                                        | Confortes sumus Divine nature per Euchavi-<br>fiam, 257                                                                                  |
| fentia à terris , La la la fina de les                                                                                                   | Consumtia boftie non eft allus sucrificalis in                                                                                           |
| Attali deflum; Occidere Christianos effe de-<br>vorare homines, 269                                                                      | Missa, Contactum corporalem à Pontificiis flatui ad                                                                                      |
| Attributa Corporis due inseparabilia, Divisibi-                                                                                          | unionem nastram cum corpore Christi, 260                                                                                                 |
| le, & Circumferiptum effe, unov. 85                                                                                                      | Contradictio omnis infert absolutam impossibi                                                                                            |
| Averroit blafthemum distum, Christianos De-<br>um luum devorare, 270                                                                     | litatem, 2. ex Scholasticis suse probatur, a<br>Contradictionum agnipollentium confessiones                                              |
| Angulana Confessio babet Protestantium omit-<br>um unanimem consensum, 14                                                                | Pontificiis vi veritatis expresa tam de Re<br>latis affectionibus, quam de Absulutis, 9                                                  |
| am ananimem conjenjum,                                                                                                                   | Centradictoria attributa funt, Cincumscri-                                                                                               |
| R Aptismus à Patribus vocatur Sacrificium,                                                                                               | prum & Incircumscriptum, ex Patribus, 9:                                                                                                 |
| D 334, 6 420.  Bellarmini paradoxa: Corpus polle effe ubiq;,                                                                             | Scriptura, 78. ex Patribus,                                                                                                              |
| 16. 6, Ultimum cœlum effe in Deo, 17                                                                                                     | Corpus natum ex Virgine war pateft effe fa-                                                                                              |
| Blasphemia falso objicitur Protestantibue ob                                                                                             | Rum ex pane,                                                                                                                             |
| Impossibilitatis offertionem,<br>Berengaris abrenuncialio Capernattica, eras,                                                            | Corpus Christi effe sub specie pana, cr es miros                                                                                         |
| 218, 64.                                                                                                                                 | Cruensum Sacrificium offerri in Cana, dieux:<br>Patres                                                                                   |

#### Index rerum.

|                                                                                                        | icium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Patres, & quemedo, Cyrillus bodiernus Patriercha Conftantino- politanus, Non admittimus uerusiann, 196 | manere post confectationem, 193<br>Haretici Eunomiani dicebant corpus (bristi<br>esse impalpabile & invisibile, 47, & 31<br>Haretici Marcionita corpus Christi nullum nist                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| - El Mutime Carle in Algingia hair aldi                                                                | phantasticum somniabant, 81, 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Dei Multiprasentia in diffinctis locis obji-                                                           | Haretici Manichei dicebant corpus (brifti effe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| D citur,                                                                                               | in fole & in luna, & per omne lignum & ar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Devorare quid sit, 1269 Dilemma sesuiticum pro Adoratione Eucha-                                       | bores distentum effe 63, 64. & carnem ejus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                        | vifceribus sumentium adharere somniabaut,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| riftie egregium diluitur, 407                                                                          | Haretici cintra circumferiptionem , 94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Levatio Euchariffia non eft allus facrifica-                                                           | Historica sides nec Veteris Testamenti nec No-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| E levatio Eucharistia nan est actus factifica-<br>lis in Missa, 292. non semper fuit in 8c-<br>clessa. | vi,100, ner Ecclefiaftica per mille annes ex-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| clefia,                                                                                                | emplum ullum tradidit multiprafentu crea-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Epitheta ad Sacrificium à Patribus aptata ob-                                                          | tura, 101. Tandem figmentum cuditur, 102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| jieiuntur, 310                                                                                         | , and the same of |
| Ber verbum, nift transitive fumatur, non po-                                                           | Dololatria materialu in Ecclefia Romana, ex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| teff Transfubstantiationem efficere, 151                                                               | ipforum confessionibus, propter multas de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Ethnicorum locutiones quaft Sacramentales,                                                             | feltus circa Materiam Euchariftia , & Pro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 139                                                                                                    | nunciationem , Baptigationem , Ordinatio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Eucharistia, viaticum, 256                                                                             | nem , Intentionemq3 Sacerdotis, 376, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                        | Idololatria formalis in Eccl. R. circa cultum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| L'Igurativa sunt illa verba Christi, Hoc                                                               | Encharisticum, 381, non obstante pratextu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| L' EST CORPUS MEUM, quia disparatum                                                                    | Bona intentionis, 383. aut Moralis certitu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| dicitur de disparato, 114                                                                              | dinie, 384. aut Habitualis conditionis,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Figurativa est omnis locutio sacramentalis,                                                            | 386, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Total Company Chaigh in Control 118                                                                    | Idololatriam Romanam effe Ethnica deterio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Frangi Corpus Christi in Eucharistia non pro-                                                          | rem,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Practio boftie non est alius facrificalis in                                                           | Imago in frasturis speculi objicitur pro Mul-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Miffa, 193                                                                                             | Impossibile absolute quid dies absqs blafphe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                        | mia Dantificai con-adunt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Enuflexione non opus in prima inflitutione                                                             | Incroentum facrificium Euchariftia quomodo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| U Euchariftia, 353. Genuffexio versus                                                                  | Patribus dicitur, 322                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Altare, 364                                                                                            | Infanticidium calumniese Christianis objectum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Gorgonia ad Altare procumbens, objectur,                                                               | pro professia corporis Christi in Euchariftia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 369                                                                                                    | objicitur, 247                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Grammaticales objettiones develatione prono-                                                           | Intentionem Sacerdotalem non necessariam effe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| minis Hoc ad Panem, 115                                                                                | in ullo Sacramento, probatur, 405                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Publicationing & Superior of                                                                           | Invocatio, 365                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| H Eretici Apolinarista & Eutychiani ad omnipotentia pratextum confugerunt, 18                          | Julianus Apostata objicit Christianis, deeffe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| omnipotentia pratextum confugerunt, 18                                                                 | ipfis Allare & Sacrificium preter illud Cru-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Heretici Donatifie. Pontificiorum opinio de<br>necessitate intentionis bone in consecratione,          | \$11,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| illorum opinioni proxima, 406                                                                          | A Esperiment and Aller and a service                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Haretici Ebionita negarunt Deitatem Filii, 14                                                          | A Estropowros, vox, Aller. x111.2.302.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Hareticus Eutyches, contra naturam buma-                                                               | A Liturgia antiqua hadebant Precationes<br>pro Sacrificio Eucharifita, 345                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| nam Chrifts, 47, 82, afferuit panem non                                                                | Localiter in diversis locis simul exsistere salius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ann Condut 3 419 Gai ufferuit Lattem uns                                                               | Ft Dei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                        | 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

## Index rerum!

| teftimonia non audent allegare, 26                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Patres unanimiter referent Hoc ad Panem<br>in verbis (briffi, 116 & docent, Fanem &<br>vimum effe symbola & figuras corporis & |
| fanguines Christie 124                                                                                                         |
| Patrum cautiones: I. Wo pars ulla Euchariftia                                                                                  |
| Labatur in terram , 371. 11. Me mysterium<br>Eucharistia veveletur catechumenis , 373                                          |
| Patrum judicium de Idololatria, 398<br>Patrum dilits quasi dirette corporalem (bristi                                          |
| prosentiam statuentibus respondetur, 413.<br>Iisdem amplissime satissit per Parallelismos                                      |
| inter Eucharistiam & Baptismum per sta<br>classes distributes, à pag. 410, ad finem<br>libri.                                  |
| Danatustia diman Conven                                                                                                        |
| Pignus immortalitatis Euchariftia Patribus                                                                                     |
| Pontificios cogi Vbiquitismum possibilem esse                                                                                  |
| affirmare, 16                                                                                                                  |
| Pratextus quibus Pontifich idololatriam fuam                                                                                   |
| luntur, à pag. 398 ad 402.                                                                                                     |
| Propitiatorium facrificium quid apud Ponti-                                                                                    |
| ficios, 339. quantamvim illi tribuant. 348                                                                                     |
| Protestantium manducatio sacramentalis, spi-<br>ritualis, & realis, 224, &c.                                                   |
| Protestantium approbatio facrificii quatenus,                                                                                  |
| 349                                                                                                                            |
| R Egula controversiarum de Transsubstanti-                                                                                     |
| Romana Scelesia contradictiones has defendit,<br>Idem Christi corpus Palpabile esse Empal-                                     |
| pahile. Creeumferepeum & Incircumfeci-<br>peum, Visibile & Invisibile, Divisibile & In-                                        |
| divisibile, 91. Ejus barbara grorsus & ab-                                                                                     |
| ominabilis dollrina, Humanam Christi na-                                                                                       |
| turam insensilem jam prorsus ese & phan-<br>tasmatum vacuam, 93                                                                |
| Cacrificii fubjellum non funt panis & vi-                                                                                      |
| D num, 291                                                                                                                     |
| Sactificii nomen in Missa Romana absq; Sacri.                                                                                  |
| sacrificium nullum in prima Christi institutio-                                                                                |
| ne,                                                                                                                            |
|                                                                                                                                |
| Sacrificia mulla probatio exitat in N. T. ex                                                                                   |
|                                                                                                                                |

#### Index rerum.

| The state of the s | A CONTRACTOR OF THE PARTY OF TH |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| confessione, 308<br>Sacreficie proprietates omnes Miffa defunt,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | TAngi corpus Chrifti, dum manducatur<br>objicitur ex Patribus: non tangi ver<br>fatentur Pontificii,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Sacrificium N. Testamenti nullum effe,ex Scri-<br>pturis Typicis probatur, 310                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Testamento Vet. & N. com aratio, quod a<br>Sacrificium attinet, 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Sacrificium idem cruentum & incruentum dici poteit, 222                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Transsubstantiationis novitas, 147. eaq; fex<br>taplex, 149. Non polest elici ex verbis in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Sacrificalis actus in Milla mullus. 192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | flitationis, 150. Ejus definitio, 153. Tran                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Sanguis V.T. non erat figura Mifia, 312<br>Secessus. Corpus Chrifts in Euchariftia sumtum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Substantiationem conflituendi modus duples                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| in secessium vadere, dogma ell R. Scelesia,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Tropi offe in verbis inflitutionis Sacrament                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Senfuum judicium, 82. 168                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Typica Scriptura nulla Sacrificium proprint                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Significantia & fignificata iifdem vocabulis censentur,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | in N.T. prafiguravit, 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Similitudo pignoris à peregrè proficiscente ami-<br>co traditi, 70. Similitudines, ducendi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | UBiquitistarum, contra Pontificiorum Mul<br>tiprafentiam, nebiscum confensus . 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| circulum, &c. 2. Similitudo Pontificiorum,<br>de reprafentatione corporis (bristi per ipsum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Viaticum, Eucharifia, 25. Videri corpus Christi in Euchariftia, Ponti fici                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| corpus tanquam in theatro, ludicra, 123. Si.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | negant, 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| militudo Annuli, & Membrerum, 286                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | unio Communicantium cum corpore Christi, 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Spiritualis cibus verius cibus quam corporalis,<br>274                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Unionis nostra cum corfore Christi gradus va                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Spiritualem manducationem ut flabilirent Pa<br>tres, corporalem suftulerunt, 275                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | flum, tenent Pontificii, 260. Fit cum foli                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Spiritualis unio cum Christo fit, non obstante                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | esse tradiderunt, 28,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| diffantia corporis Christi, 285                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Vox objicitur pro Multiprafentia, 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| SURSUM CORDA, 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | wielefi objectio, Hoc album, &c. 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

FIXIS.

